

# السلام عصر جدید

خصوصی مشارہ  
نذرِ سُوچی



ذکر حسین اسٹی ٹیوٹ آف اسلام اسٹڈیز  
جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی - २५

# اسلام اور عصر جلد یہ (سہ ماہی)

(جنوری، اپریل، جولائی، اکتوبر)

جلد نمبر: ۳۹ جولائی - اکتوبر ۲۰۰۷ء شمارہ: ۳-۳

افانت زد کی شرہیں

| سالانہ فی شمارہ |                                |
|-----------------|--------------------------------|
| ۱۰۰ اروپے       | اندرون ملک (رجڑڑاک سے)         |
| ۱۵ امریکی ڈالر  | پاکستان و بھلہ دیش (رجڑڑاک سے) |
| ۲۰ امریکی ڈالر  | دیگر ممالک (رجڑڑہوائی ڈاک سے)  |

حیاتی رکنیت

|                 |                    |
|-----------------|--------------------|
| ۵۰۰۰ روپے       | اندرون ملک         |
| ۱۵۰ امریکی ڈالر | پاکستان و بھلہ دیش |
| ۳۰۰ امریکی ڈالر | دیگر ممالک         |

اُس شماری کی قیمت ۲۰۰ روپے

سرکولیشن انجارج

عطاء الرحمن صدیقی

ثائٹل

خالد بن سہیل

طبع اور ناشر

ڈاکٹر صغرا مہدی

مطبوعہ

لبرٹی آرٹ پرنس، دریا گنج، نئی دہلی

ادارے کا مصطفیٰ کی رائے سے متفق ہونا ضروری نہیں

بانی مدیر: ڈاکٹر سید عابد حسین (مرحوم)

مجلس ادارت  
پروفیسر مشیر الحسن (صدر)

لفظ جزل (رثا رُو) ایم اے ذکی

جناہ سید شاہد مہدی

ڈاکٹر سید ظہور قاسم

خواجہ حسن ٹالی نظامی

پروفیسر ریاض الرحمن شروعی

جناہ اصغر علی نجیب نیر

پروفیسر سلیمان صدیقی

جناہ سید حامد

پروفیسر مجیب رضوی

پروفیسر رفاقت علی خاں

پروفیسر محمود الحن

پروفیسر شیم حنفی

پروفیسر شعیب اعظمی

## ترتیب

|     |                                                  |                                         |
|-----|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ۵   | آخرالواح                                         | حرف آغاز                                |
| ۱۳  | مولانا شبلی/عجیب: محمد ارشد                      | سوائی مولانا روم                        |
| ۷۹  | قاضی تکذیب/عجیب: محمد مشاق تباروی                | صاحب المنشوی                            |
| ۱۷۷ | مولانا ابوالحسن علی ندوی/عجیب: خالد خان          | مولانا جلال الدین روی کا وجود اپنی شعور |
| ۱۹۵ | خواجہ محمد سعید                                  | مولانا روم کا تصور روی                  |
| ۲۱۷ | شریف حسین قاسی                                   | سوائی مولوی روم پر ایک نظر              |
| ۲۲۷ | بر صغیر کے مسلمانوں پر منشوی مولانا روم کے اثرات | غطریف شہباز ندوی                        |
| ۲۳۹ | مشنیم طارق                                       | مشنی معتوی اور طالب علمانہ تجسس         |
| ۲۴۵ | سید علیم اشرف جائی                               | ایک شرقی صوفی شاعر کی مغربی پیش کش      |
| ۲۵۳ | فکیل احمد جبی                                    | مولانا جلال الدین روی اور مشنی معتوی    |
| ۲۶۵ | سید شاہد علی                                     | تمثیلات روی - ایک جائزہ                 |
| ۲۷۳ | مفتی محمد مشاق تباروی                            | توقیت مولانا روم                        |
| ۲۷۷ | عامرہ خاتون                                      | کتابیات                                 |

## حرف آغاز

مولانا جلال الدین رومی اسلام کی علمی تاریخ کی شاید واحد ایسی شخصیت ہیں جسے ظاہری اور باطنی دونوں علوم پر یکساں دست رس اور عبور حاصل ہے۔ وہ اپنے زمانے میں جتنے بڑے عالم دین اور فقیہ تھے اتنے بڑے صاحب حال بھی تھے۔ عالم دین کی حیثیت سے ان کے علمی تحریکاں یہ عالم تھا کہ جب کوئی مسئلہ کسی سے حل نہ ہوتا تو بالآخر ان کی خدمت میں لا یا جاتا اور وہ اسے چکیوں میں حل کر دیتے۔ سیکڑوں لوگ ان کے حلقة درس میں شامل تھے اور انہیں ایک مثالی شخصیت تعلیم کرتے تھے۔ مولانا رومی کا یہ اختصاص بھی ہے کہ ان کے اثرات جتنے عوام پر تھے اتنے ہی امراء و سلاطین پر بھی تھے جس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ ان کی نگاہ ہمیشہ سے ایسے اعتدال و توازن سے متصف تھی جس میں بلند و پست اور ادنا و اعلیٰ کے تمام تضادات از خود تحلیل ہو جاتے ہیں۔ شمس تبریز سے ملاقات کے بعد مولانا کی دنیا بدل گئی اور ان کے چہان باطن میں ایسا انقلاب برپا ہوا جس نے ان کی ذاتی زندگی کے ساتھ ساتھ اسلام کی علمی تاریخ کے دھارے کو بھی بدل کر رکھ دیا۔ اس توفیقِ عشق سے پہلے تک مولانا روم مخفی درس و مدرس، وعظ و ارشاد اور فتوانوں میں معروف رہتے تھے۔ سماع اور بالخصوص شاعری سے انہیں کوئی خاص و پچی نہیں تھی۔ شمس تبریز کے ساتھ تعلق کے بعد وہ نہ صرف سماع کے دلدادہ ہو گئے بلکہ شاعری کا ایسا سلسلہ شروع بھی ہوا جس نے فارسی شاعری کی تاریخ کا ایک نیا نقش قائم کر دیا۔

مولانا رومی کی ذہنی و فکری تربیت ان کے والد شیخ بہاء الدین نے کی تھی جو اپنے زمانے کے جیدے علماء میں تھے۔ ان کے علمی اثرات کا یہ عالم تھا کہ جس شہر اور قریبے سے گذرتے تھے

وہاں کے خواص و عوام سب شہر کے باہر ہی ان کے استقبال کے لئے منتظر رہتے تھے۔ اہل اقتدار ان سے کس قدر متاثر تھے اس کا اندازہ اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ مولانا بہاء الدین بغداد پہنچ تو بادشاہ روم کی قیاد کے کچھ سفارت کار وہاں موجود تھے۔ یہ لوگ مولانا کے حلقہ درس میں شامل ہوئے اور ان کے خطاب کی طاقت سے مسخر ہو کر ان کے حلقہ بگوش ہو گئے۔ مولانا بہاء الدین کی قیاد کی درخواست پر ہی قوئی پہنچ تو کی قیاد نے بڑے تذکر و احتشام کے ساتھ ان کا استقبال کیا۔ شہر پناہ کے قریب پہنچ کر وہ گھوڑے سے اتر پڑا اور پیارل چلتا ہوا آیا اور مولانا کو ایک شاندار مکان میں ٹھہرایا۔ انہی مولانا بہاء الدین کے ہاں ۷۲۰ء میں جلال الدین رومی کی ولادت ہوئی۔

ظاہر ہے مولانا رومی جیسے حساس اور روحانی طور پر بیدار شخص نے بہت سا علم اور معرفت لاشعوری طور پر اپنے گھر کے ماحول اور اپنے والد کی نسبت سے حاصل کی ہوگی۔ یہ ایک ایسی عطا یہ خاص ہے جو دنیا کے کسی بھی مکتب سے حاصل نہیں ہو سکتی۔ ان کی ابتدائی تعلیم اپنے وقت کے زبردست بزرگ اور عالم سید بہاء الدین کے ذریعہ سائیہ ہوئی۔ انہوں نے شروع میں مولانا رومی کو تمام ظاہری علوم کی تعلیم دی اور اس کا مشتمی بنا دیا اور مولانا بہاء الدین کی وفات کے بعد انہیں باطنی اور روحانی علم سے بھی سرفراز کیا۔ شیخ بہاء الدین جب نیشا پور پہنچ تو وہاں فرید الدین عطار سے ان کی ملاقات ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ شیخ عطار نے مولانا جلال الدین رومی کو دیکھا تو ان کے پر جلال مستقبل کی پیش گوئی کی اور اپنی کتاب 'اسرار نامہ' بطور تختہ عنایت کی۔ مولانا رومی اس کتاب کو حد درجہ عزیز رکھتے تھے۔

والد کے انتقال کے وقت مولانا کی عمر چوبیس سال تھی۔ وہ اس وقت تک علوم ظاہر و باطن میں کمال حاصل کر چکے تھے۔ مگر اس کے باوجود علم کی طلب ایسی تھی کہ ختم ہونے کا نام نہیں لیتی تھی۔ چنانچہ پہلے لارنڈہ گئے اور وہاں ایک سال قیام کر کے حلب پہنچے جہاں انہوں نے کئی مدارس میں تحصیل علم کی۔ حلب میں کئی اسباب کے تحت ان کی شہرت بہت بڑھ گئی اور حد درجہ مرکز توجہ بن گئے تو ایک روز چکے سے دمشق روانہ ہو گئے۔ دمشق میں انہوں نے اس زمانے کے ممتاز علماء سے فیض حاصل کیا۔ پہہ سالار نے لکھا ہے کہ دمشق میں مولانا رومی کو شیخ اکبر بھی الدین

ابن عربی، شیخ سعد الدین حموی، شیخ عثمان رومی، شیخ اوحد الدین کرمانی، شیخ صدر الدین قونوی وغیرہ سے خوب قربت حاصل رہی اور علمی مذاکرات کا موقع ملا۔

دمشق سے واپس آ کر مولانا نے قونیہ میں مسند درس و ارشاد سنجھائی اور ایک عالم ان سے فیض یاب ہونے لگا۔ اس وقت قونیہ علماء و فضلا کا ایک بڑا مرکز تھا۔ خود مولانا کے درس سے میں طلبہ کی تقریباً چار سو تھیں۔ اس زمانے میں مولانا کی علمی سرگرمیاں درس و تدریس کے علاوہ وعظ و تذکیر اور فتوانویں پر مشتمل تھیں۔

اسی دوران جب مولانا کی عمر تقریباً چالیس سال تھی انہیں شہس تبریز کے دیدار ہوئے اور شہس تبریز کی نگاہ نے ان کے دل و دماغ اور باطن کی دنیا کو تہہ و بالا کر دیا۔ انہوں نے درس و تدریس اور وعظ وغیرہ کا سلسلہ یک قلم ترک کر دیا اور ایک گھرے استغراق اور جذب کے عالم میں رہنے لگے۔ اس کے بعد کا جو سلسلہ واقعات ہے وہ مولانا روم اور تصوف کی تاریخ کا ایک اہم حصہ ہے جس سے اہل علم واقف ہیں۔ مولانا کا اپنی کیفیات میں غرق ہوتے چلے جانا، ان کے مریدوں کا شہس تبریز سے ناراض ہونا، شہس تبریز کا اچانک کہیں چلے جانا، مولانا کا صدمہ بھر سے گزرنما اور شہس تبریز کی تلاش میں جانا، شہس کی واپسی اور اس کے بعد پھر ہمیشہ کے لئے چلے جانا، مولانا کا دوبارہ ان کی تلاش میں نکلنا اور مایوس ہو کر واپس آنا، پھر شیخ صلاح الدین کے زیر اثر آنا وغیرہ واقعات تاریخ کی کتابوں میں درج ہیں جنہیں کوئی بھی پڑھ سکتا ہے۔ دراصل اہمیت ان واقعات کی اتنی نہیں ہے جتنی کہ ان اثرات کی جوان واقعات کے تحت مولانا رومی کے شعرو و شخصیت پر مرتب ہوئے۔ ان اثرات میں اہم ترین اثر یہ ہوا کہ مولانا کے ہاں شاعری کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ شہس تبریز پہلی بار غائب ہوئے تو اس دوران مولانا نے بہت سی وصالیہ غزلیں کہیں۔ مگر مرشد کے دوسری بار غائب ہونے کے بعد ان کی غزلوں میں شدید حزنیہ لہجہ پیدا ہو گیا جس میں بھر کے اضطراب کا جذبہ بہت نمایاں ہے۔ لیکن مولانا کی قلب ماہیت کا عظیم ترین اثر ان کی مثنوی کی صورت میں ظاہر ہوا جو ان کے بعد تمام عالم میں مثنوی معنوی کے نام سے معروف و مقبول ہوئی۔

روحانی انقلاب برپا ہونے سے پہلے تک مولانا رومی کی زندگی زبردست عالمانہ جاہ و

جلال کا مظہر تھی۔ جب بھی گھر سے نکلتے تھے تو امراء اور طلبہ کا ایک بڑا گروہ ساتھ ہوتا تھا۔ ان کا بیشتر وقت مناظرے اور مجاہدے میں گذرتا تھا اور اس فن میں وہ دوسرے علماء سے بہت آگے تھے۔ گھر باطنی انقلاب سے گذرنے کے بعد ان پر ایک عجیب و غریب خود رفتگی اور گم شدگی کا عالم طاری رہتا تھا۔ سخت ریاضت اور مجاہدہ کرتے تھے۔ پہ سالار جو برسوں ان کے ساتھ رہے کہتے ہیں کہ انہوں نے مولانا کو کبھی بھی شبِ خوابی کے لباس میں نہیں دیکھا۔ اکثر جائیتے اور عبادات میں غرق رہتے تھے۔ نیند غالب ہوتی تو بیٹھے بیٹھے سو جاتے تھے۔ مولانا اکثر روزہ رکھتے تھے اور بعض روائیوں کے مطابق لگاتار دس دس بیس بیس دن تک کچھ بھی نہیں کھاتے تھے۔ نماز کا یہ عالم تھا کہ پہ سالار کے مطابق ایک رات عشاء کے وقت نیت باندھی اور دور کعتوں میں صبح ہو گئی۔ ایک اور روایت کے مطابق ایک بار مولانا رومی نماز میں اس قدر رونے کہ چہرہ اور دارجی آنسوؤں سے پوری طرح بھیک گئے اور چوں کہ شدید شخذذ تھی اس لئے چہرے اور دارجی پر برف جم گئی۔

جیسا کہ پہلے ذکر کیا جا چکا ہے مولانا پر وجود اور محیت کا عالم طاری رہتا تھا۔ بیٹھے بیٹھے اچانک اٹھ کھڑے ہوتے اور رقص کرنے لگتے۔ کبھی کبھی چپکے سے کہیں چلے جاتے اور ہفتوں ان کی کوئی خبر نہیں ملتی تھی۔ سماں کی محفلوں میں کئی کئی دن تک ہوش میں نہیں آتے تھے۔ اس کے ساتھ ہی مولانا کے مزاج میں زبردست قیامت تھی۔ امراء اور صاحبان اقتدار طرح طرح کے تھے بھیجتے ہیں مگر کچھ بھی اپنے پاس نہیں رکھتے تھے۔ جس دن گھر میں کھانے کو کچھ بھی نہ ہوتا تو بہت خوش ہوتے اور کہتے کہ آج ہمارے گھر سے درویشی کی بوآتی ہے۔ فیاضی اور ایثار بھی ان کی شخصیت کے لازمی اجزاء تھے۔ کبھی کوئی سائل سوال کرتا تو بدن پر جو کچھ بھی ہوتا اتنا کر دے دیتے۔ اس معاملے میں آسانی پیدا کرنے کے لئے کرتا سامنے سے کھلارکھتے تھے کہ اتنا نہیں دشواری نہ ہو۔ ایک بار سماں کی محفل میں سب پر وجود کا عالم طاری تھا۔ ایک شخص محیت کی حالت میں تڑپا تو مولانا سے نکلا جاتا۔ لوگوں نے اسے اس سے باز رکھنے کی کوشش کی تو مولانا نے منع کر دیا اور کہا کہ شراب اس نے نہیں ہے اور بد مسیم کرتے ہو۔

مولانا رومی ہر شخص کو خواہ اعلان ہو یا ادنی، عاگی ہو یا خواص میں سے یکساں عزت و احترام

دیتے تھے اور کسی قسم کی تفریق روانہ رکھتے تھے۔ ایک بار ان کی الہیہ نے اپنی لوٹی کو سزا دی جس پر مولانا نا سخت ناراض ہوئے اور کہا کہ اگر تم اس کی لوٹی ہوتی تو تمہاری کیا حالت ہوتی۔ صرف انسانوں کے ساتھ ہی نہیں جانوروں کے ساتھ بھی ان کا سلوک حد درجہ رحم دلی کا ہوتا تھا۔ ایک دفعہ مریدوں کے ساتھ جا رہے تھے کہ ایک ٹنگ گلی میں ایک کتا سورہا تھا۔ اسے دیکھ کر مولانا وہیں رک گئے اور دیر سک کھڑے رہے۔ ایک دفعہ دو لوگ لڑ رہے تھے اور گالیاں دے رہے تھے۔ ایک نے کہا کہ تو ایک کہے گا تو سو سے گا۔ مولانا ادھر سے گزد رہے تھے۔ انہوں نے اس شخص سے کہا کہ جو کہنا ہے مجھے کہہ لو کہ مجھے ہزار کھو گئے تو ایک بھی نہیں سنو گے۔ یہ سن کر وہ شخص نہایت شرمندہ ہوا اور صلح کر لی۔

مولانا روئی کی تین تصانیف معروف ہیں۔ فیہ مافیہ، دیوان شش تبریز اور مشنوی۔ فیہ مافیہ ان خطوط کا مجموعہ ہے جو انہوں نے وقتاً فوقاً میں الدین پروانہ کو لکھے تھے۔ ان خطوط میں مولانا نے کچھ اپنی ذاتی زندگی اور بیشتر حقائق و معارف کے بارے میں اظہار خیال کیا ہے۔ دیوان شش تبریز ان غزلوں کی کتاب ہے جو مولانا نے شش تبریز سے منسوب کر کے لکھی ہیں۔ مشنوی ہی دراصل مولانا کی وہ عظیم شعری تخلیق ہے جس نے ان کے نام کو لوح وقت پر ہمیشہ کے لئے رقم کر دیا ہے۔ اس کتاب نے فارسی ادب کے دیگر تمام فن پاروں کو شہرت اور مقبولیت کے معاملے میں بہت پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ مشنوی میں ۲۶۶۶ اشعار ہیں۔ حام الدین جلی نے جن سے انہیں حد درجہ تعلق خاطر تھا مولانا کو منطق الطیر کے طرز پر ایک مشنوی لکھنے کی ترغیب دی اور مولانا اسی کے زیر اثر مشنوی لکھنے پر آمادہ ہوئے۔ مشنوی معنوی میں تصوف اور سلوک کے معارف و اسرار و غوامض بیان کئے گئے ہیں۔ اس سے پہلے جام جم اوحدی مراغہ، مصباح الارواح، حدیقة حکیم سنائی اور منطق الطیر از خواجہ فرید الدین عطار جیسی کتابیں موجود تھیں جن میں حدیقة اور منطق الطیر کو زبردست مقبولیت حاصل ہوئی۔ اس مقبولیت اور قدر و منزلت میں ان کے مصنفین کی شخصیتوں کا جلال و جمال بھی بڑا دخل رکھتا تھا۔ لیکن مشنوی معنوی کی تصنیف کے بعد یہ دونوں کتابیں بھی پہلے کی طرح عوامی توجہ کا مرکز نہیں رہیں۔

مشنوی کی بے پناہ مقبولیت اس لحاظ سے خاصی ناقابل فہم بھی ہے کہ اس میں ایسے دل ق

فلسفیانہ مسائل پر اظہار خیال کیا گیا جنہیں سمجھنا حکوم کیا ہے بڑے ملاء کے لئے بھی دشوار ہے۔ اس چیزیگی کے باوجود اس کی جاذبیت اور کشش کا برقرار رہنا ایک مجزے سے کم نہیں۔ مشنوی کے ان دیر پا اثرات کا تجزیہ کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اور بہت سے اسباب کے علاوہ اس کا ایک اہم سبب مولانا رومی کا وہ سرچ افہم اور پرکش انداز بیان ہے جو حکایات کی صورت میں دقيق سے دقيق مسئلے کو پانی کر دیتا ہے۔

مشنوی کی اہم ترین خصوصیت اس کا طریق استدلال اور طریقہ تفہیم ہے۔ مولانا نے اگرچہ فلسفیانہ مسائل اور سلوک کے مگرے معارف کا بیان خاصی تجزیہ ی فکر اور منطقی انداز سے بھی کیا ہے مگر جہاں انہوں نے اخلاقی اور روحانی صفات کا ذکر کیا ہے وہاں ان کا طرز اظہار تمثیلی ہو گیا ہے یعنی انہوں نے مثالوں اور حکایتوں کے ذریعے چیزیہ ترین علمی معاملات کو نہایت شرح و بسط کے ساتھ اور کھول کھول کر اس طرح بیان کیا ہے کہ فہم کی کم سے کم سطح کا شخص بھی اسے پہ آسانی سمجھ سکتا ہے۔ مولانا کی بیان کردہ بعض تمثیلات زبان زاد عوام و خواص ہو گئی ہیں۔ ایک جگہ مختلف فرقوں کے درمیان اختلاف کو محض لفظی اختلافات قرار دینے کے لئے یہ قصہ بیان کیا ہے کہ ایک شخص نے چار لوگوں کو جو مختلف قوموں کے تھے ایک درہم دیا۔ ان لوگوں نے اس درہم کو خرچ کرنے کے معاملے میں بحث شروع کر دی۔ ایرانی نے کہا انگور خریدے جائیں جب کہ عرب نے کہا کہ عنب لائے جائیں۔ اسی طرح رومی نے استانیل اور ترک نے ازم خریدے جانے کی بات کہی حالاں کہ چاروں عوامی زبان میں انگور عنی کا ذکر کر رہے تھے۔

ایک اور تمثیل یوں بیان کی ہے کہ کسی گاؤں میں ایک نہایت بدآواز موزون نے اذان دی۔ تھوڑی بعد ایک بھوی کچھ مٹھائیاں اور دیگر تھائے لے کر آیا اور کہا کہ موزون صاحب کی خدمت میں پیش کرنے ہیں کیوں کہ انہوں نے مجھ پر بڑا احسان کیا ہے۔ میری ایک لڑکی اسلام کی طرف مائل ہو رہی تھی اور کسی بھی طرح سمجھانے بھانے پر بھی باز نہیں آتی تھی۔ آج اس موزون کی اذان سن کر وہ گھبرا گئی اور پوچھا کہ یہ کیسی مکروہ آواز تھی۔ جب اسے بتایا گیا کہ مسلمان اسی طرح اپنی عبادت شروع کرتے ہیں تو اس نے اسلام کی طرف سے ہمیشہ کے لئے منہ پھیر لیا۔

اسلام کے اس عظیم شارح اور مفسر اور اسلامی تصوف کے اس بلیغ علمی عملی نشان معيار کے آٹھ سو سالہ سال ولادت کے موقعے پر ناری دنیا میں مولانا روم کو جو خراج عقیدت پیش کیا جا رہا ہے اس کے تحت ذا کر حسین اُشی ثبوت آف اسلامک اسٹڈیز نے بھی انہیں یاد کرنے کی اپنے طرز کی یہ کوشش کی ہے جس میں مولانا سے متعلق بعض ایسی تحریروں کی تلفیض بطور خاص شامل ہے جو اب کلاسیک کی حیثیت حاصل کر چکی ہیں مگر جنہیں شائع ہوئے بہت عرصہ گذر چکا ہے اور وہ ایک طرح سے نگاہوں سے او جمل ہو چکی ہیں۔ اس کے علاوہ مولانا روم کی شخصیت، افکار اور روحانی کمالات کی عہد بہ عہد اہمیت اور عصری محتویات کے بارے میں بعض ایسی تحریریں بھی شامل اشاعت ہیں جن سے اس عظیم علمی دروحانی شخصیت کو سمجھنے کی کچھ نئی راہیں روشن ہو سکتی ہیں۔

### آخر الواسع



مولانا شبیلی  
تلمیخیں: محمد ارشد

## سوانح مولانا روم

مولانا روم کو دنیا جس حیثیت سے جانتی ہے، وہ فقہ و تصوف ہے اور اس لحاظ سے مسلمین کے سلسلے میں ان کو داخل کرنا اور اس حیثیت سے ان کی سوانح عمری لکھنا لوگوں کو موجب توجہ ہوگا، لیکن ہمارے نزدیک اصلی علم کلام یہی ہے کہ اسلام کے عقائد کی اس طرح تشریع کی جائے اور اس کے حقائق و معارف اس طرح بتائے جائیں کہ خود بخود دل نشین ہو جائیں۔ مولانا نے جس خوبی سے اس فرض کو ادا کیا ہے مشکل سے اس کی نظریہ لسکتی ہے، اس لیے ان کو زمرة مسلمین سے خارج کرنا سخت ناصافی ہے۔

### مولانا کی ولادت

مولانا روم ۱۹۰۵ھ میں بمقام لٹخ پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والد شیخ بہاء الدین سے حاصل کی۔ شیخ بہاء الدین کے مریدوں میں سید برہان الدین محقق بڑے پایہ کے فاضل تھے۔ مولانا کے والد نے مولانا کو ان کی آغوش تربیت میں دیا۔ وہ مولانا کے اتا لیق بھی تھے اور استاد بھی۔ مولانا نے اکثر علوم و فنون ان ہی سے حاصل کئے۔ انثارہ یا انیس برز کا عمر میں اپنے والد کے ساتھ قونیہ میں آئے۔ جب ان کے والد نے انتقال کیا تو اس کے دوسرے سارے یعنی ۱۹۲۹ھ میں جب ان کی عمر پچیس برس کی تھی تھیل فن کے لیے شام کا قصد کیا۔ اس زمانہ میں دمشق اور حلب علوم و فنون کے مرکز تھے۔

مولانا نے اول حلب کا قصد کیا اور مدرسہ حلاویہ کے دارالاکامۃ (بورڈنگ) میں قیام کیا۔ مولانا نے مدرسہ حلاویہ کے سوا حلب کے اور مدرسوں میں بھی علم کی تحصیل کی۔ طالب علمی

تی کے زمانہ میں عربیت، فقہ، حدیث، تفسیر اور معمول میں یہ کمال حاصل کیا کہ جب کوئی مشکل مسئلہ پیش آتا اور کسی سے حل نہ ہوتا تو لوگ ان کی طرف رجوع کرتے۔

دش کی نسبت یہ پتہ نہیں کہ کس مدرسے میں رہ کر تحصیل کی۔ یہ امر قطعی ہے کہ مولانا نے تمام علوم درسیہ میں نہایت اعلیٰ درجہ کی مہارت پیدا کی تھی۔ خود ان کی مشنوی اس کی بہت بڑی شہادت ہے، لیکن اس سے بھی انکار نہیں ہو سکتا کہ انہوں نے جو کچھ پڑھا تھا اور جن چیزوں میں کمال حاصل کیا تھا، وہ اشاعرہ کے علوم تھے۔ مشنوی میں جو تفسیری روایتیں نقل کی ہیں، اشاعرہ یا ظاہریوں کی روایتیں ہیں۔ انہیا کے قصص وہی نقل کئے ہیں جو عوام میں مشہور تھے۔ معتزلہ سے ان کو وہی نفرت ہے جو اشاعرہ کو ہے، چنانچہ ایک جگہ فرماتے ہیں:

ہست ایں تاویل اہل اعتزال دائے آنکس کہ ندارد نور حال  
ترجمہ: یہ معتزلہ کی تاویل ہے بدصیبی ہے اس کی جو حال کے نور سے بے بہرہ ہے۔  
مولانا کے والد نے جب وفات پائی تو سید برہان الدین اپنے دُن ترمذ میں تھے۔  
یہ خبر سن کر ترمذ سے روانہ ہوئے اور قونیہ میں آئے۔ مولانا اس وقت لارندہ میں تھے۔ سید  
برہان الدین نے مولانا کو خط لکھا اور اپنے آنے کی اطلاع دی۔ مولانا اسی وقت روانہ  
ہوئے۔ قونیہ میں شاگرد استاد کی ملاقات ہوئی۔ سید برہان الدین نے مولانا کا امتحان لیا اور  
جب تمام علوم میں کامل پایا تو کہا کہ صرف علم باطنی رہ گیا ہے اور یہ تمہارے والد کی امانت  
ہے، جو میں تم کو دیتا ہوں، چنانچہ تو برس یک طریقت اور سلوک کی تعلیم دی۔

یہ سب کچھ تھا، لیکن مولانا پر اب یک ظاہری علوم ہی کارگر غالب تھا۔ علوم دینیہ کا  
درس دیتے تھے، وعظ کہتے تھے، نوٹی لکھتے تھے، سارع وغیرہ سے سخت احتراز کرتے تھے۔ ان  
کی زندگی کا دوسرا دور درحقیقت مس تبریز کی ملاقات سے شروع ہوتا ہے۔

(کہا جاتا ہے کہ) ایک دفعہ مناجات کے وقت (مس نے) دعا مانگی کہ الہی کوئی  
ایسا بندہ خاص ملتا جو میری صحبت کا متحمل ہو سکتا۔ عالم غیب سے اشارہ ہوا کہ روم کو جاؤ۔ اسی  
وقت چل کھڑے ہوئے۔ قونیہ پنجھ تو رات کا وقت تھا۔ برج فرشوں کی سرائے میں اترے۔  
سرائے کے دروازے پر ایک بلند چوڑہ تھا، اکثر امراء اور عوام تفریع کے لئے آبیٹھتے تھے۔

مش بھی اسی چھوڑے پر بیٹھا کرتے تھے۔ مولانا کو ان کے آنے کا حال معلوم ہوا تو ان کی ملاقات کو چلے۔ راہ میں لوگ قدم بوس رہتے جاتے تھے۔ اسی شان سے سرائے کے دروازے پر پہنچے۔ مش نے سمجھا کہ یہی شخص ہے جس کی نسبت بھارت ہوئی ہے۔ دونوں بزرگوں کی آنکھیں چار ہوئیں اور دیر تک زبان حال میں با تمنی ہوتی رہیں۔ مش نے مولانا سے پوچھا کہ حضرت بایزید بسطامی کے ان دو واقعات میں کیوں کرتی تبلیغ ہو سکتی ہے کہ ایک طرف تو یہ حال تھا کہ تمام عمر اس خیال سے خرپڑہ نہیں کھایا کہ معلوم نہیں جناب رسول اللہ ﷺ نے اس کو کس طرح کھایا ہے؟ دوسری طرف اپنی نسبت یوں فرماتے تھے کہ سمجھانی ما عظیم شانی، (یعنی اللہ اکبر! میری شان کس قدر بڑی ہے) حالانکہ رسول اللہ ﷺ باہنسہ جالت شان فرمایا کرتے تھے کہ میں دن بھر میں ستر دفعہ استغفار کرتا ہوں۔ مولانا نے فرمایا کہ بایزید اگرچہ بہت بڑے پایہ کے بزرگ تھے لیکن مقام دلایت میں وہ ایک خاص درجہ پر ٹھہر گئے تھے اور اس درجہ کی عظمت کے اثر سے ان کی زبان سے ایسے الفاظ نکل جاتے تھے، بخلاف اس کے جناب رسول اللہ ﷺ منازل تقرب میں برابر ایک پایہ سے دوسرے پایہ پر چڑھتے جاتے تھے، اس لیے جب بلند پایہ پر پہنچتے تھے تو پہلا پایہ اس قدر پست نظر آتا تھا کہ اس سے استغفار کرتے تھے۔ یہ ۶۳۲ھ کا واقعہ ہے۔ اس بنا پر مولانا کی مند شیشی فقر کی تاریخ اسی سال سے شروع ہوتی ہے۔

چھ مہینے تک برابر دونوں بزرگ صلاح الدین زرکوب کے مجرہ میں چلہ کش رہے۔ اس مدت میں آب و غذا قطعاً متوقف تھی اور بجز صلاح الدین کے اور کسی کو مجرہ میں آمد و رفت کی بجائ نہ تھی۔ اس زمانے سے مولانا کی حالت میں ایک نمایاں تغیر جو پیدا ہوا وہ یہ تھا کہ اب تک سارے سے محترز تھے اب اس کے بغیر چھین نہیں آتا تھا، چوں کہ مولانا نے درس و تدریس اور وعظ و پند کے اشغال دفعہ چھوڑ دیئے اور حضرت مش کی خدمت سے دم بھر کو جدا نہیں ہوتے تھے، تمام شہر میں ایک شورش بھی گئی۔ لوگوں کو سخت رنج تھا کہ دیوانہ بے سر و پا نے مولانا پر ایسا سحر کر دیا کہ وہ کسی کام کے نہیں رہے۔ یہ بڑی یہاں تک پھیلی کہ خود مریدان خاص اس کی شکایت کرنے لگے۔ مش کو ڈر ہوا کہ یہ شورش فتنہ انگلیزی کی حد تک نہ

بھنگ جائے، چپکے سے گھر سے نکل کر دمشق کو چل دئے۔ مولا ناکو ان کے فراق کا ایسا صدمہ ہوا کہ سب لوگوں سے قطع تعلق کر کے عزلت اختیار کی۔ مریدان خاص کو بھی خدمت میں بار نہیں مل سکا تھا۔ خدمت کے بعد شش نے مولا ناکو دمشق سے خلکھا۔ اسی خل نے شوق کی آگ اور بجز کا دی۔ مولا ناکے اس زمانے میں نہایت رقت آئیز اور پہ اثر اشعار کہے۔ جن لوگوں نے شش کو آزر دہ کیا تھا، ان کو سخت مدامت ہوئی۔ سب نے مولا ناک سے آکر معافی کی درخواست کی۔

اب رائے یہ قرار پائی کہ سب مل کر دمشق جائیں اور شش کو منا کر لائیں۔ مولا نے شش کے نام ایک منکوم خلکھا اور اپنے صاحب زادے سلطان ولد کو دیا کہ خود پیش کرنا۔ خل یہ تھا۔

پہ خدا نے کہ در ازل ہو دست حق و دانا و قادر قوم زندہ، عالم قادر اور قوم ہے۔  
اس خدا کے نام سے جوازی سے نور او فمعہائے حق افروخت  
پا بھد مدد ہزار سر معلوم اس کے نور سے حق کی شمع روشن ہوئی  
از بکے حکم او چہاں پر شد اس کا ایک حکم دنیا میں عاشق، حق  
اور ہزاروں اسرار معلوم ہو در طلسمات شش تبریزی  
عاشق، عشق، حاکم، حکوم اس کے  
اور حاکم و حکوم ہے  
در طلسمات شش تبریزی  
عماں تبریزی کے سحر خانے میں اس کے  
کہ ازان دم کہ تو سفر کر دی  
جس سے تو نے سفر کیا ہے موم کی  
ہر شب پچھو شمعی سوزیم  
میں ساری رات شمع کی طرح جلتا ہوں  
در فراق جمال تو مارا  
تبریزے فراق میں میرا جسم دیران ہے

آں عنان را بدریں طرف برتا ب  
 اس لگام کو اس طرف موڑ لجئے اور عیش  
 بے حضورت سماع نیست حال  
 آپ کے بنا سماع بھی جائز نہیں ہے اور  
 یک غزل بے توجیح گفتہ نہ شد  
 آپ کے بنا ایک غزل بھی نہیں کہی جاتی  
 بس بہ ذوق سماع نہیں تو  
 آپ کا خط پڑھ کر  
 شام از نور صحیح روشن باد اے بہ تو فخر شام و ارمن و روم  
 شام آپ کے نور صحیح سے لذت ہے آپ جو شام، آرمینیا اور روم کے لیے سامان انتشار ہیں  
 سلطان ولد قافلہ کے ساتھ مشق پہنچے۔ بڑی مشکل سے شس کا پتہ چلا۔ سب سامنے  
 جا کر آداب و تسلیم بجالائے اور پیش جو ساتھ لائے تھے، نذر کر کے مولانا کا خط دیا۔ شس  
 مکرائے۔ ع ”بہ دام و دانہ تکیہ مرغ دانا را پھر فرمایا کہ ان خوف ریزوں کی ضرورت نہیں،  
 مولانا کا پیام کافی ہے۔ چند روز اس سفارت کو مہمان رکھا۔ پھر مشق سے سب کو لے کر روانہ  
 ہوئے۔ تمام لوگ سواریوں پر تھے لیکن سلطان ولد کمال ادب سے شس کے رکاب کے ساتھ  
 مشق سے قوئی تک پیادہ آئے۔ مولانا کو خبر ہوئی تو تمام مریدوں اور حاشیہ یوسوں کو ساتھ لے  
 کر استقبال کو لکھے اور بڑے ٹک دا چشمam سے لائے۔ مدت تک بڑے ذوق و شوق کی  
 صحبتیں رہیں۔

چند روز کے بعد حضرت شس نے مولانا کی ایک پروردہ کے ساتھ جس کا نام کہیا تھا،  
 شادی کر لی۔ مولانا نے مکان کے سامنے ایک خیرہ نصب کر دیا کہ حضرت شس اس میں قیام  
 فرمائیں۔ مولانا کے ایک صاحب زادے جن کا نام علاء الدین تھا، جب مولانا سے ملنے آتے  
 تھے تو حضرت شس کے خیرہ میں سے ہو کر جاتے۔ شس کو ناگوار ہوتا۔ چند بار منع کیا لیکن وہ باز  
 نہ آئے۔ علاء الدین نے لوگوں سے شکایت شروع کی۔ حاسدوں کو موقع ملا۔ سب نے کہنا

شروع کیا کہ کیا غصب ہے، ایک بیگانہ آئے اور یکاں کو گھر میں نہ آنے دے۔ یہ چمچا بڑھتا گیا، یہاں تک کہ شس نے اب کی دفعہ عزم کر لیا کہ جا کر پھر بھی نہ آئیں۔ چنانچہ دفعہ غائب ہو گئے۔ مولا نا نے ہر طرف آدمی دوڑائے، لیکن کہیں پڑھ نہ چلا۔ آخر تا م مریدوں اور عزیزوں کو ساتھ لے کر خود ٹلاش کو لکھ۔ دمشق میں قیام کر کے ہر طرف سراغ رسانی کی، لیکن کامیابی نہ ہوئی۔ آخر بجور ہو کر قونیہ کو داہم چلے آئے۔

مدت تک مولا نا کو شس کی جدائی نے بے قرار دبے تاب رکھا۔ ایک دن اسی جوش و خروش کی حالت میں گھر سے لٹلے۔ راہ میں شیخ صلاح الدین زرکوب کی دوکان تھی۔ وہ چاندی کے ورق کوٹ رہے تھے۔ مولا نا پر ہتھوڑے کی آواز نے ساع کا اثر پیدا کیا، وہیں کھڑے ہو گئے اور وجد کی حالت طاری ہو گئی۔ شیخ مولا نا کی حالت دیکھ کر اسی طرح ورق کوٹ رہے، یہاں تک کہ بہت سی چاندی صائع ہو گئی لیکن انہوں نے ہاتھ نہ روکا۔ آخر شیخ باہر نکل آئے۔ مولا نا نے ان کو آغوش میں لے لیا اور اس جوش وستی میں دوپہر سے عصر تک یہ شرعاً تے رہے:

یکے گنجے پیدا مہمازیں دکان زرکوبی زہے صورت، زہے معنی، زہے خوبی، زہے خوبی  
ترجمہ: سنار کی دکان سے ایک خزانہ نکل آیا۔ اس کی کیا ہی صورت ہے۔ کیا ہی معنی ہیں  
اور کیا ہی تعریف ہے۔

شیخ صلاح الدین نے وہیں کھڑے کھڑے دوکان لٹوادی اور دامن جماڑ کر مولا نا کے ساتھ ہو گئے۔ وہ ابتداء سے صاحب حال تھے۔ سید برهان الدین محقق سے ہن کو بیعت تھی اور اس لحاظ سے مولا نا کے ہم استاد اور مولا نا کے والد کے شاگرد تھے۔

### حام الدین علی

صلاح الدین کی وفات کے بعد مولا نا نے حام الدین علی کو جو معتقد ان خاص میں تھے، ہدم و ہراز بنایا اور جب تک کہ زندہ رہے، انہی سے دل کو تسلیم دیتے رہے، مولا نا ان کے ساتھ اس طرح پیش آتے تھے کہ لوگوں کو گمان ہوتا تھا کہ شاید ان کے مرید ہیں۔ وہ بھی مولا نا کا اس قدر ادب کرتے تھے کہ پورے دس برس کی مدت میں، ایک دن

بھی مولانا کے دضو خانہ میں دضو نہیں کیا۔ شدت کے جاڑے پڑتے ہوتے اور برف گرتی ہوتی لیکن گھر جا کر دضو کرتے۔ حام الدین عی کی درخواست اور استدعاء پر مولانا نے مشتوی لکھنی شروع کی۔

۲۷۲ھ میں قونیہ میں بڑے زور کا زلزلہ آیا اور مسلسل چار دن تک قائم رہا۔ تمام لوگ سراسیہ دھیران پھرتے تھے۔ آخر مولانا کے پاس آئے کہ یہ کیا بلائے آسمانی ہے۔ مولانا نے فرمایا کہ زمین بھوکی ہے، لقمہ تر چاہتی ہے اور انشاء اللہ کا میاب ہوگی۔

ان دنوں مولانا کا محول تھا کہ سرخ عبا پہننا کرتے تھے۔ چند روز کے بعد مزاج ناساز ہوا۔ اکمل الدین اور غنیمہ کے اپنے زمانے کے جالینوس تھے، علاج میں مشغول ہوئے لیکن بغض کا یہ حال تھا کہ ابھی کچھ ہے اور ابھی کچھ۔ آخر تشنیع سے عاجز آئے اور مولانا سے عرض کی کہ آپ خود مزاج کی کیفیت سے مطلع فرمائیں۔ مولانا مطلق متوجہ نہیں ہوتے تھے۔ لوگوں نے سمجھا کہ اب کوئی دم کے مہمان ہیں۔

ایک شخص نے پوچھا کہ آپ کا جانشین کون ہوگا؟ اگرچہ مولانا کے بڑے صاحب زادے سلطان بہاء الدین ولد سلوک اور تصوف میں بڑے پایہ کے شخص تھے، لیکن مولانا نے حام الدین علی کا نام لیا۔ لوگوں نے دوبارہ سہ بارہ پوچھا، پھر یہی جوب طا۔ چوتھی مرتبہ سلطان ولد کا نام لے کر کہا کہ ان کے حق میں آپ کیا فرماتے ہیں۔ ارشاد ہوا کہ وہ پہلوان ہے، اس کو وصیت کی حاجت نہیں۔

حام الدین علی نے پوچھا: ”آپ کے جنازے کی نماز کون پڑھائے گا۔“ فرمایا: صدر الدین یہ وصیتیں کر کے جمادی الثاني ۲۷۲ھ کی پانچویں تاریخ یکشنبہ کے دن غروب آفتاب کے وقت انتقال کیا۔ شام ہوتے ہوتے جنازہ قبرستان پہنچا۔ شیخ صدر الدین نماز جنازہ پڑھانے کے لیے کھڑے ہوئے لیکن حقیقی مارکر بیپوش ہو گئے۔ آخر قاضی سراج الدین نے نماز پڑھائی۔ چالیس دن تک لوگ مزار کی زیارت کو آتے رہے۔ مولانا کا مزار مبارک اس وقت سے آج تک بوسہ گاہ خلائق ہے۔ ابن بطوطة جب قونیہ میں پہنچا ہے تو وہاں کے حالات میں لکھا ہے کہ مولانا کے مزار پر بڑا لکھر خانہ ہے، جس سے صادر و وارد کو کھانا ملتا

ہے۔

## سلسلہ باطنی

مولانا کا سلسلہ اب تک قائم ہے۔ این بیوطہ نے اپنے سفرتے میں لکھا ہے کہ ان کے فرقہ کے لوگ جلالیہ کہلاتے ہیں۔ چوں کہ مولانا کا القب جلال الدین تھا۔ اس لیے ان کے انتساب کی وجہ سے یہ نام مشہور ہوا ہوگا۔ لیکن آج کل ایشیائے کوچک، شام، مصر اور قسطنطینیہ میں اس فرقہ کو مولویہ کہتے ہیں۔ میں نے سفر کے زمانہ میں اس فرقہ کے اکثر جلسے دیکھے ہیں۔ یہ لوگ نمد کی ٹوپی پہنتے ہیں، جس میں جوڑ یا درز نہیں ہوتی۔ مشائخ اس ٹوپی پر عمame بھی پاندھتے ہیں، خرقہ یا کرہ کے بجائے ایک چنٹ دار جامہ ہوتا ہے۔ ذکر دھنل کا یہ طریقہ ہے کہ حلقہ پاندھ کر بیٹھتے ہیں۔ ایک شخص کمزرا ہو کر ایک ہاتھ سینے پر اور ایک ہاتھ پھیلائے ہوئے رقص شروع کرتا ہے۔ رقص میں آگے یا پیچے بلا حنا یا ہننا نہیں ہوتا۔ بلکہ ایک جگہ جم کر متصل چکر لگاتے ہیں۔ سماں کے وقت دف اور نئے بھی بجاتے ہیں لیکن میں نے سماں کی حالت نہیں دیکھی۔ چوں کہ مولانا پر ایک وجہ اور سکر کی حالت طاری رہتی تھی، اور جیسا کہ آگے آئے گا، وہ اکثر جوش کی حالت میں تاپنے لگتے تھے۔ مریدوں نے تقلید اُس طریقے کو اختیار کیا، حالانکہ یہ ایک غیر اختیاری کیفیت تھی، جو تقلید کی چیز نہیں۔ صاحب دیباچہ نے لکھا ہے کہ اس سلسلہ میں جب کوئی شخص را خل ہونا چاہتا ہے تو قاعدہ یہ ہے کہ چالیس دن تک چار پایوں کی خدمت کرتا ہے۔ چالیس دن نقراء کے دروازے پر جہاڑ دہتا ہے۔ چالیس دن آب کشی کرتا ہے۔ چالیس دن فراشی، چالیس دن ہیزم کشی، چالیس دن طباخی، چالیس دن بازار سے سوا سلف لانا، چالیس دن نقراء کی مجلس کی خدمت گاری، چالیس دن دار و غدگری۔ جب یہ خدمت تمام ہو جاتی ہے تو غسل دیا جاتا ہے اور تمام محرومات سے توبہ کر کے حلقہ میں داخل کر لیا جاتا ہے۔ اس کے ساتھ خانقاہ سے بیاس (وہی جامہ) ملتا ہے اور اس کی تلقین کی جاتی ہے۔

## اخلاق و عادات

مولانا کے اخلاق و عادات اس تفصیل سے تذکرہ نویسون نے نہیں لکھے کہ ترتیب

سے الگ الگ عنوان قائم کئے جائیں، اس لئے جستہ جستہ جن باتوں کا پتہ لگ سکا ہے، ہم بلا ترتیب لکھتے ہیں:

مولانا جب تک تصوف کے دائرے میں نہیں آئے، ان کی زندگی عالمانہ جاہ و جلال کی شان رکھتی تھی۔ ان کی سواری جب تک تھی تو علماء اور طلبہ بلکہ امراء کا ایک بڑا گروہ رکاب میں ہوتا تھا۔ مناظرہ اور مجادلہ جو علماء کا عام طریقہ تھا، مولانا اس میں اوروں سے چند قدم آگئے تھے۔ سلطانیں اور امراء کے دربار سے بھی ان کو تعلق تھا۔ لیکن سلوک میں داخل ہونے کے ساتھ یہ حالت بدل گئی۔ یہ امر مشتبہ ہے کہ ان کی صوفیانہ زندگی کس تاریخ سے شروع ہوتی ہے۔ لیکن اس قدر مسلم ہے کہ وہ بہت پہلے سید برہان الدین محقق کے مرید ہو چکے تھے اور وہ دس برس تک ان کی صحبت میں فقر کے مقامات طے کئے تھے۔ مولانا کی صوفیانہ زندگی شش تبریز کی ملاقات سے شروع ہوتی ہے۔ درس و تدریس، افقاء اور افادہ کا سلسلہ اب بھی جاری تھا، لیکن وہ بھی زندگی کی محض ایک یادگار تھی، ورنہ وہ زیادہ تر تصوف کے نشے میں سرشار رہتے تھے۔

### ریاضات شاقد

ریاضت اور مجاہدہ حد سے زیادہ بڑھا ہوا تھا۔ سپہ سالار برسوں ساتھ رہے ہیں۔ ان کا بیان ہے کہ میں نے کبھی ان کو شب خوابی کے لباس میں نہیں دیکھا۔ پچھوٹا اور تکیہ بالکل نہیں ہوتا تھا۔ قصد ایشتنے نہ تھے۔ نیند غالب ہوتی تو بیٹھے بیٹھے سو جاتے۔

سماں کے جلوں میں مریدوں پر جب نیند غالب ہوتی تو ان کے لحاظ سے دیوار سے لیک لگا کر زانو پر رکھ لیتے کہ وہ بے تکلف ہو کر سو جائیں۔ وہ لوگ پڑ کر سو جاتے تو خود انہوں بیٹھتے اور ذکر و مشکل میں مصروف ہوتے۔

روزہ اکثر رکھتے تھے۔ آج تو لوگوں کو مشکل سے یقین آئے گا لیکن معتبر رواۃ کا بیان ہے کہ متصل دس دس بیس دن کچھ نہ کھاتے تھے۔ نماز کا وقت آتا تو فوراً قبلہ کی طرف مڑ جاتے اور چہرہ کا رنگ بدل جاتا۔ نماز میں نہایت استغراق ہوتا تھا۔

## زہد و قاتع

مزاج میں انہا درجہ کی قاتع و زہد تھا۔ سلاطین اور امراء نعمتی اور ہر قسم کے تحائف بیجتے تھے، لیکن مولانا اپنے پاس کچھ نہیں رکھتے تھے۔ جو چیز آتی اسی طرح صلاح الدین زر کوب یا صاحب الدین جلیلی کے پاس بھجوادیتے۔ کبھی کبھی ایسا اتفاق ہوتا کہ کمر میں نہایت شنگی ہوتی اور مولانا کے صاحب زادے سلطان ولد اصرار کرتے تو کچھ رکھ لیتے۔ جس دن گمر میں کھانے کا کچھ سامان نہ ہوتا تو بہت خوش ہوتے اور فرماتے کہ آج ہمارے گمر میں درویشی کی بیوی آتی ہے۔

فیاضی اور ایثار کا یہ حال تھا کہ کوئی سائل سوال کرتا تو عبایا کر کر جو کچھ بدن پر ہوتا اثار کر دے دیتے، اسی لحاظ سے کر کر عبایا کی طرح سامنے سے کھلا ہوتا تھا کہ اثار نے میں زحمت نہ ہو۔

ایک دفعہ صعین الدین پر دانہ کے گمر میں سامع کی مجلس تھی۔ کرمی خاتون نے شیرینی کے دو طبق بیجے۔ لوگ سامع میں مشغول تھے۔ اتفاق سے ایک کتے نے آکر طبق میں منہ ڈال دیا۔ لوگوں نے کتے کو مارنا چاہا۔ مولانا نے فرمایا کہ اس کی بھوک تم لوگوں سے زیادہ تیز تھی۔ اس نے کھایا تو اسی کا حق تھا۔

ایک دفعہ حام میں گئے اور فوراً باہر کل آئے۔ لوگوں نے سبب پوچھا، فرمایا کہ میں جو اندر گیا تو حامی نے ایک شخص کو جو کہ پہلے سے نہار ہاتھا، میری خاطر سے ہٹانا چاہا، اس لئے میں باہر چلا آیا۔

ایک دفعہ مولانا کی زوجہ کراخاتون نے اپنی لوٹی کو سزا دی۔ اتفاق سے مولانا بھی اسی وقت آگئے۔ سخت ناراض ہوئے اور فرمایا کہ اگر وہ آقا ہوتی اور تم اس کی لوٹی تو تمہاری کیا حالت ہوتی۔ پھر فرمایا کہ درحقیقت تمام آدمی ہمارے بھائی نہیں ہیں۔ کوئی شخص خدا کے سوا کسی کا غلام نہیں۔ کراخاتون نے اسی وقت اس کو آزاد کر دیا اور جب تک زندہ رہیں غلاموں اور کنیزوں کو اپنا جیسا کھلائی اور پہناتی رہیں۔

ایک دفعہ قلعہ کی مسجد میں جمعہ کے دن وعظ کی مجلس تھی۔ تمام امراء اور ملکاء حاضر تھے۔ مولانا نے قرآن مجید کے دو قائق اور نکات بیان کرنا شروع کئے۔ ہر طرف سے بے اختیار واد واد اور سبحان اللہ کی صدائیں بلند ہوئیں۔ اس زمانے میں وعظ کا یہ طریقہ تھا کہ قاری قرآن مجید کی

چند آئینیں پڑھتا تھا اور واعظ ان ہی آئینوں کی تفسیر بیان کرتا تھا۔ مجھ میں ایک فقیہ صاحب بھی تشریف رکھتے تھے۔ ان کو حسد پیدا ہوا۔ بولے کہ آئینیں پہلے سے مقرر کر لی جاتی ہیں، ان کے متعلق بیان کرنا کون سی کمال کی بات ہے۔ مولانا نے ان کی طرف خطاب کر کے کہا کہ آپ کوئی سورہ پڑھئے۔ میں اس کی تفسیر بیان کرتا ہوں۔ انہوں نے دلخی پڑھی، مولانا نے اس سورہ کے دقائیق اور لطائف بیان کرنے شروع کئے تو صرف دلخی کے واو کے متعلق یہاں قدر شرح و بسط سے بیان کیا کہ شام ہو گئی۔ تمام مجلس پر ایک وجہ کی حالت طاری تھی۔

### معاش

معاش کا یہ طریقہ تھا کہ اوپا ف کی مدد سے پندرہ دینار ماہوار روزینہ مقرر تھا۔ چون کہ مولانا مفت خوری کو نہایت ہاپسند کرتے تھے، اس لیے اس کے معاوضے میں فتویٰ لکھا کرتے تھے۔ مریدوں پر تاکید تھی، اگر کوئی فتویٰ لائے تو میں کوئی حالت میں ہوں ضرور خبر کروتا کہ یہ آمدی مجھ پر حلال ہو۔ چنانچہ معمول تھا کہ میں وجد اور مستی کی حالت میں مرید دو اور قلم ہاتھ میں لئے رہتے تھے۔ اس حالت میں کوئی فتویٰ آ جاتا تو لوگ مولانا سے عرض کرتے اور مولانا اسی وقت جواب لکھ دیتے۔

ایک دفعہ اسی حالت میں فتویٰ لکھا۔ غیاث الدین ماروی نے اس کی تخلیط کی۔ مولانا نے سنات تو کہلا بھیجا کہ فلاں کتاب کے فلاں صفحہ میں یہ مسئلہ موجود ہے، چنانچہ لوگوں نے تحقیق کی تو جو مولانا نے کہا تھا وہی نکلا۔ ایک دفعہ کسی نے کہا کہ شیخ صدر الدین کو ہزاروں روپے کا وظیفہ ہے اور آپ کو کل پندرہ دینار ماہوار ملتے ہیں۔ مولانا نے کہا شیخ کے مصارف بھی بہت ہیں اور حق یہ ہے کہ پندرہ دینار بھی انہی کو ملنے چاہئیں۔

### امراء کی محبت سے اہتمام

مولانا کے زمانہ میں کیقباد (المتوفی ۶۲۲ھ) غیاث الدین کخنرود بن قباد (المتوفی ۶۵۶ھ) اور رکن الدین شیخ ارسلان یکے بعد دیگرے قوئیہ کے تحت سلطنت پر بیٹھے۔ یہ سلاطین مولانا کے والد اور خود مولانا کی خدمت میں خاص ارادت رکھتے تھے۔ اکثر حاضر خدمت

ہوتے۔ کبھی کبھی شاہی محل میں سہار کی مجلس منعقد کرتے اور مولانا کو تکلیف دیتے۔ رکن الدین کے دربار میں سیاہ و سفید کا مالک مصین الدین پروانہ تھا جو دربار میں حجابت کے عہدے پر مامور تھا۔ اس کو مولانا سے خاص عقیدت تھی۔ صرف حسن خلق کی وجہ سے ان سے مل لیتے تھے، ورنہ ان صحبتوں سے کوہوں بھاگتے تھے۔

### وجد و استزراق

مولانا پر اکثر استزراق، وجد اور محیت کی حالت طاری رہتی تھی۔ بیشے بیشے یکبارگی اٹھ کر رے ہوتے اور رقص کرنے لگتے، کبھی کبھی چپکے کسی طرف کل جاتے اور ہفتون عائب رہتے۔ لوگ ہر طرف ڈھونڈتے پھرتے، آخر کسی دیوانہ میں پڑے گلتا، مریدان خاص دہان سے جا کر لاتے۔ سہار کی مجلسوں میں کئی کئی دن گزر جاتے کہ ہوش میں نہ آتے۔ راہ میں چلے جا رہے ہیں کسی طرف سے کوئی آواز کافوں میں آگئی وہیں کھڑے ہو گئے اور مستانہ رقص کرنے لگے۔

### تعنیفات

مولانا روم کے کلائی مرتبے کو جاننے کا سب سے بہترین ذریعہ ان کی تعنیف ہیں خاص طور سے مشتوی۔ مولانا کی تعنیفات حسب ذیل ہیں۔

### فی ما فیہ

یہ ان خطوط کا مجموعہ ہے جو مولانا نے دھناؤ فتا مصین الدین پروانہ کے نام لکھے۔ یہ کتاب بالکل نایاب ہے۔ پہر سالاں نے اپنے رسالہ میں ضمناً اس کا تذکرہ کیا ہے۔ مولانا کے دیوان کا ایک مختصر ساتھیاب ۱۳۰۹ھ میں امرتسر میں چھپا ہے، اس کے خاتمہ میں لکھا ہے کہ اس کتاب میں تین ہزار سطریں ہیں۔

### دیوان

اس میں قریباً پچاس ہزار شعر ہیں، چوں کہ غزلوں کے مقطع میں عموماً پش تحریز کا نام ہے، اس لیے عوام اس کو پش تحریز ہی کا دیوان سمجھتے ہیں۔ چنانچہ دیوان مطبوعہ کی لوح پر پش تحریز ہی کا نام لکھا ہے، لیکن یہ نہایت فاش غلطی ہے۔

اولاً تو شش تبریز کا نام تمام غزلوں میں اس حیثیت سے آیا ہے کہ مرید اپنے پیر سے خطاب کر رہا ہے یا غائبانہ اس کے اوصاف بیان کرتا ہے۔

دوسرے ریاض العارفین وغیرہ میں تصریح کی ہے کہ مولانا نے شش تبریز کے نام سے یہ دیوان لکھا۔ اس کے علاوہ اکثر شعراء نے مولانا کی غزلوں پر غزلیں لکھی ہیں اور مقطع میں تصریح کی ہے کہ یہ غزل مولانا کی غزل کے جواب میں ہے۔ اس کے ساتھ مولانا کی غزل کا پورا مصرعہ یا کوئی بخرا اپنی غزل میں لے لیا ہے۔ یہ وہی غزلیں ہیں جو مولانا کے اسی دیوان میں ملتی ہیں جو شش تبریز کے نام سے مشہور ہے۔

### مشنوی

بھی کتاب ہے جس نے مولانا کے نام کو آج تک زندہ رکھا ہے اور جس کی شہرت اور مقبولیت نے ایران کی تمام تصنیفات کو دبایا ہے۔ اس کے اشعار کی مجموعی تعداد جیسا کہ 'کشف الظنون' میں ہے، ۲۶۶۶ ہے۔

مشہور ہے کہ مولانا نے چھٹا دفتر نا تمام چھوڑا تھا اور فرمادیا تھا کہ باقی ایں گفتہ آپہ بے گماں در دل ہر کس کہ باشد نور جاں اس پیشین گوئی کے مصدق بخے کے لیے اکثر وہ نے کوششیں کیں اور مولانا سے جو حصہ رہ گیا تھا اس کو پورا کیا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ مولانا نے بیماری سے نجات پا کر خود اس حصہ کو پورا کیا تھا اور ساتواں دفتر لکھا تھا۔

غرض مولانا کی تصنیفات میں سے آج جو کچھ ہے، وہ دیوان اور مشنوی ہے، چنانچہ ہم ان دونوں پر تفصیل کے ساتھ تبصرہ (ریویو) لکھتے ہیں۔

### دیوان

دیوان میں اگرچہ کم و بیش پچاس ہزار شعر ہیں لیکن صرف غزلیں ہی غزلیں ہیں، قصیدہ یا قطعہ وغیرہ مطلق نہیں۔ مولانا کی شاعری کا دامن۔ مدح کے داغ سے بالکل پاک ہے۔

یہ امر عموماً تسلیم کیا جاتا ہے کہ مولانا کے زمانہ تک غزل نے کسی قسم کی ترقی نہیں کی تھی اور کر بھی نہیں سکتی تھی۔ غزل دراصل سوز د گداز کا نام ہے اور اسوقت تک جو لوگ شعر و شاعری میں مشغول تھے، صرف وہ تھے، جنہوں نے معاش کی ضرورت سے اس فن کو پیشہ بنا�ا تھا۔ عشق و عاشقی سے ان کو سروکار نہ تھا۔

ایران کی شاعری میں درد اور اثر کی ابتداء اس طرح ہوئی کہ ارباب حال یعنی حضرات صوفیہ میں بعض بالطبع شاعر تھے، عشق و محبت کا سرمایہ ان کو تصور سے طا، ان دونوں کے اجتماع نے ان کے کلام میں جوش اور اثر پیدا کیا۔ سلطان ابوسعید ابوالخیر، حکیم سنائی، خواجہ فرید الدین عطار، اس خصوصیت کے موجود اور بانی ہیں، لیکن ان حضرات نے درودل کا اظہار زیادہ تر ربا عیات، قصائد اور مشنویات کے ذریعہ سے کیا تھا۔ غزل میں اب تک سادگی کی حالت میں رہیں۔ ساتویں صدی ہجری میں دولت سلطوقپہ کے فنا ہونے سے ملہ گستردی اور فیاضی کا بازار سرد ہو چکا تھا، اس لیے شعراہ کی طبیعتوں کا ذرور قصائد سے ہٹ کر غزل کی طرف متوجہ ہوا۔ ان میں سے بعض فطری عاشق مزاج تھے، اس لیے ان کے کلام میں خود بخود وہ بات پیدا ہو گئی جو غزل کی جان ہے۔ تمام اہل تذکرہ تحقیق ہیں کہ جن لوگوں نے غزل کو غزل بنا�ا، وہ شیخ سعدی، عراقی اور مولانا روم ہیں۔

اس امر سے انکار نہیں ہو سکتا کہ غزل کو ترقی دینے والوں کی فہرست سے مولانا کا نام خارج نہیں کیا جاسکتا، لیکن انصاف یہ ہے کہ غزل کو کی حیثیت سے مولانا کا سعدی اور عراقی کے ساتھ مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔ پہ سالار نے نہایت تفصیل سے لکھا ہے کہ مولانا نے پہ ضرورت اور بہ جبر شاعری کا غفل انتیار کیا تھا۔ وہ خود فرمایا کرتے تھے کہ ہمارے وطن (بغن) میں یہ فن نہایت ذلیل سمجھا جاتا تھا لیکن چوں کہ ان ممالک میں شعر کے بغیر لوگوں کو دلچسپی نہیں ہوتی، اس لیے مجبوراً یہ غفل انتیار کیا ہے۔ مولانا کے الفاظ یہ ہیں۔

از بیم آنکہ ملول نہ شوند شعر می گویم، والله کہ من از شعر  
بیزارم در ولایت ما و قوم ما از شاعری تنگ تر کارے نہ بود۔

غزل کے لیے خاص قسم کے مفہومیں، خاص قسم کے الفاظ خاص قسم کی ترقی بیس مقرر

ہیں۔ جن لوگوں نے غزل گوئی کو اپنا فن قرار دیا ہے، وہ بھی کسی حالت میں اس محدود دارے سے نہیں نکلتے۔ بخلاف اس کے مولانا اس کے مطلق پابند نہیں۔ وہ ان غریب اور ٹیکل الفاظ تک کو بے تکلف استعمال کرتے ہیں، جو غزل کیا قصیدہ میں بھی لوگوں کے نزدیک بار پانے کے قابل نہیں۔

غزل کی عام مقبولیت اور دل آدیزی کا بہت بڑا ذریعہ یہ ہے کہ اس میں مجاز کا پہلو غالب رکھا جائے اور اس قسم کے حالات و معاملات بیان کئے جائیں کہ جو ہوس پیشہ عشق کو اکثر پیش آیا کرتے ہیں۔ مولانا کے کلام میں حقیقت کا پہلو اس قدر غالب ہے کہ رندوں اور ہوس بازوں کو جو غزل کی اشاعت اور ترویج کے نیقیب ہیں، اپنے مذاق کے موافق بہت کم سامان نظر آتا ہے۔ کف اضافت جو شاعری کی شریعت میں بعض المباحثات ہے، اس کو مولانا اس کھنڈ سے برنتے ہیں کہ جی گھبرا جاتا ہے۔ تاہم مولانا کی غزلوں میں جو خصوصیات بجائے خود پائے جانتے ہیں، ان کو بدفعتات ذیل بیان کرتے ہیں۔

۱۔ ان کی اکثر غزليں کسی خاص حالت میں لکھی گئی ہیں اور اس وجہ سے ان غزلوں میں ایک ہی حالت کا بیان چلا جاتا ہے۔ عام غزلوں کی طرح ہر شعر الگ نہیں ہوتا مثلاً ان کی ایک خاص حالت یہ تھی کہ جوش اور مستی میں اکثر رات رات بھر جا گا کرتے تھے۔ اس کو ایک غزل میں اس طرح ادا کرتے ہیں۔

|                                     |                             |                                            |
|-------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------|
| دیدہ خون گشت و خون نہی خبہ          | دل من از جنو نہی خبہ        | (نظر خون ہو گئی ہے اور خون برپا نہیں ہوتا) |
| میرا دل جنوں سے برپا نہیں ہوتا)     | مرغ و ماهی زمن شدہ خیرہ     | (مرغ اور پچھلی مجھ سے پریشان ہیں)          |
| کیں شب و روز کیوں ختم نہیں ہوتے)    | پیش ازیں در عجب ہی بودم     | (اس سے قبل میں اس حیرانی میں تھا           |
| کہ آسمان سر گھوں کیوں نہیں ہوتا)    | آسمان خود کنوں زمن خیرہ است | (اب آسمان مجھ سے پریشان ہے)                |
| گر اس زبوبی حالی کا کوئی علاج نہیں) |                             |                                            |

عشق بر من فون اعظم خواند جان شنید آں فسون نی خبد  
(میرے اور پر عشق نے سب سے بڑا جادو پھونک دیا ہے سنائے کہ اس جادو کا کیلی تو نہیں)

۲۔ مولانا کے کلام میں جو وجد، جوش اور بے خودی پائی جاتی ہے، اور وہ کے کلام میں نہیں پائی جاتی۔ وہ فطرہ پر جوش طبیعت رکھتے تھے۔ عُش تبریز کی محبت نے اس نشہ کو اور تیز کر دیا تھا۔ ان کے اشعار سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک شخص محبت کے نشے میں چور ہے اور اس حالت میں جو کچھ منہ میں آتا ہے کہتا جاتا ہے۔ کسی موقع پر ایسی باتیں کہہ جاتا ہے جو ممتاز اور وقار کے خلاف ہیں۔ کسی موقع پر اپنی خواہش و آرزو کو ایسے اصرار سے کہتا ہے جس طرح کوئی بحوج سائل کسی کو لپٹ جاتا ہے۔

مثلاً ایک موقع پر ان کے دل میں جذبہ محبت سے یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ محبوب مجھ سے اس قدر کھنچتا اور دامن بچاتا ہے لیکن اگر بجائے اس کے میں محبوب اور میرے بجائے محبوب مجھ پر عاشق ہوتا تو میں ہرگز اس رکھائی سے پیش نہ آتا، بلکہ عاشق کی قدر دانی کرتا اور اس کی تمام آرزوؤں کو بر لاتا۔ اس خیال کو بعینہ ادا کرتے ہیں۔

گر بدیں زاری تو بودی عاشق دمن ہر زماں بر دلت بخیدے مے و بوسہ بخیدے مے  
(اگر اس طرح (جیسا میں ہوں) تو میرا عاشق ہوتا تو میں بھی دل لٹا دیتا اور بوسہ دیتا)

در تو بودی ہچو میں ثابت قدم در راہ عشق بر تو ہرگز چوں تو بر من دیگرے نگزیدے مے  
(اگر تو بھی میری طرح وہ عشق میں ہیئت قدم ہوتا)

گر چہ بوجو د جفے تو را قدرت بدے یا ز حق تر سیدے مے  
(اگر مجھ کو تیر سے پر جھوک جھاکی تقدست ہوئی بھی تو یا تو میں پنے خلاق سے شرمند ہو کر یا تو سے ذکر نہیں ہوتا)

گر بڑی خصوصیت ان کے کلام کی یہ ہے کہ عشق اور محبت کے جوش میں عاشق پر جو خاص خاص حالتیں گزرتی ہیں، ان کو اس خوبی سے ادا کرتے ہیں کہ آنکھوں کے سامنے ان کی تصور کیجھ جاتی ہے اور یہ شاعری کا سب سے بڑا کمال ہے۔

مثلاً عاشق کو کبھی یہ حالت پیش آتی ہے کہ دھننا میں انتظار اور شوق کی حالت میں مسشوں سامنے سے آ جاتا ہے، عاشق بے اختیار انہ کھڑا ہوتا ہے اور کہتا ہے۔ لیتا وہ آگیا، لیکن

پھر غایت استعجاب سے کہتا ہے کہ نہیں نہیں وہ یہاں کہاں؟ پھر زیادہ غور سے دیکھتا ہے اور کہتا ہے کہ نہیں، ضرور وہی ہے۔ اس حالت کی تصوری مولانا اس طرح کھینچتے ہیں۔

## پیار آمد زور، خو تیاں دوست دوست

۳۔ تصوف کے مقامات میں دو مقام آپس میں متقابل ہیں، فنا و بقاء۔ مقام فنا میں سالک پر خضوع، مسکینی اور انگسار کی کیفیت غالب ہوتی ہے، بخلاف اس کے بقاء میں سالک کی حالت جلال اور عظمت سے لبریز ہوتی ہے۔ مولانا پر یہ نسبت زیادہ غالب رہتی تھی، اس لیے ان کے کلام میں جو جلال، ادعا، پیਆ کی اور بلند آہنگی پائی جاتی ہے صوفیہ میں سے کسی کے کلام میں نہیں پائی جاتی۔

مرزا غالب مولانا کے ایک شعر پر جو بھا کی حالت کا ہے، سرد چننا کرتے تھے، وہ شعر یہ ہے:  
 ب زیر کنگرہ کبریاں مردانند فرشتہ صید ۔ پیغمبر شکار ۔ یزاداں گیر  
 ترجمہ: اس آسمان کے نیچے ایسے مرد بھی ہیں جو فرشتہ و پیغمبر کا شکار کرتے ہیں اور خدا کو  
 پکڑنے والے ہیں۔

اس قسم کے اور بہت سے اشعار ہیں۔

نہ شم نہ شب پرستم کہ حدیث خواب گویم چو غلام آفتاب ہے آفتاب گویم  
ترجمہ: میں نہ رات ہوں اور نہ رات کا پرستار کہ خواب کی بات کہوں میں تو آفتاب کا غلام ہوں  
سب کچھ آفتاب ہی سے کہتا ہوں۔

گلتم کہ یافت می نشد جستہ ایم ۱ گفت آنکہ یافت می نشد آہم آرزوست  
(ترجمہ) میں نے کہا کہ بہت ذہون چکے اس کا پتہ نہیں لگتا۔ اس نے کہا کہ اسی کی تو  
ملاش ہے جس کا پتہ نہیں لگتا۔

۵۔ عمر خیام نے اپنی رباعیوں میں اکثر وجود، روح، معاد اور جزا اور زما سے انکار کیا ہے اور اپر خطا بی یعنی شاعر انہ دلائل قائم کئے ہیں۔ مثلاً معاد کے انکار میں لکھا ہے کہ آدمی کچھ گھاس نہیں ہے کہ ایک بار کاٹ لیں تو دوبارہ زمین سے پیدا ہو۔ مولانا نے اکثر اشعار میں اس قسم کے خیالات کو اسی شاعر انہ تیرا یہ میں رد کیا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

کدام دانہ فرورفت در زمیں کہ نہ رست چاہے دانہ انسانت ایں گماں باشد  
مشنوی

فارسی شاعری کی ابتداء سلاطین کی مذاہی اور ان کی تفریح خاطر سے ہوئی اور یہی وجہ تھی کہ اصنافِ سخن میں سب سے پہلے قہائدِ وجود میں آئے کیوں کہ عربی زبان میں قہائدِ مدد و شناکے لئے ایک مدت سے مخصوص ہو چکے تھے۔ قہائد کی ابتداء غزل سے کی جاتی تھی، جس کو تشبیب کہتے ہیں۔ اتنے تعلق سے غزل گولی کا بھی آغاز ہوا، لیکن اسی قسم کی سادہ غزل جو قہائد کی تہبید کے لیے زیبائی، سلاطین میں سے آل سامان اور سلطان محمود کو یہ ذوق پیدا ہوا کہ ان کے آباء و اجداد یعنی شاہانِ عجم کے کارناٹے لفظ میں ادا ہوں، تاکہ ضربِ المثل کی طرح زبانوں پر چڑھ جائیں۔ اس بنا پر مشوی ایجاد ہوئی، جو واقعاتِ تاریخی کے ادا کرنے کے لئے اصنافِ لفظ میں سب سے بہتر صفت تھی۔ فردوسی نے اس صنف کو اس قدر ترقی دی کہ آج تک اس پر اضافہ نہ ہو سکا۔ لیکن مشوی پلکہ کل اصنافِ شاعری کی ترقی اس وقت تک جو کچھ ہوئی تھی، واقعہ نگاری اور خیال بندی و صنائع و بدائع کے لحاظ سے تھی، ذوق اور کیفیت کا وجود نہ تھا۔ حضرت سلطان ابوسعید ابوالخیر نے رباعی میں تصوف اور طریقت کے خیالات ادا کئے اور یہ پہلا دن تھا کہ فارسی شاعری میں ذوق اور وجد و مسی کی روح آئی۔ دولت غزنویہ کے اخیر زمانہ میں حکیمِ نانی نے ”حدیقة“، لکھی جو لفظ میں تصوف کی پہلی تصنیف تھی۔ ”حدیقة“ کے بعد خواجہ فرید الدین عطار نے متعدد مشویاں تصوف میں لکھیں جن میں سے ”منطق الطیر“ نے زیادہ شہرت حاصل کی۔ مشوی مولانا روم جس پر ہم تقریر لکھتا چاہتے ہیں اسی سلسلہ کی خاتم ہے۔ اس امر کی بہت سی شہادتیں موجود ہیں کہ خواجہ عطار کی تصنیفات مولانا کے لیے دلیل راہ بنتیں۔ تمام تذکروں میں ہے کہ مولانا کے والد جب نیشاپور پہنچے تو خواجہ فرید الدین عطار سے ملے اور انہوں نے اپنی کتاب ”اسرار نامہ“ نذر کی۔ اس وقت مولانا کی عمر چھ برس کی تھی۔ خواجہ صاحب نے مولانا کے والد سے کہا کہ اس پچھے کو عزیز رکھیے گا۔ یہ کسی دن تمام عالم میں پھل ڈال دے گا۔ مولانا خود ایک جگہ فرماتے ہیں:

ہفت شہر عشق را عطار گشت ما ہاں اندر خم یک کوچہ ایم

ترجمہ: عطار نے عشق کے سات شہر گھوے اور ہم ایک شہر کی گلی میں ہیں۔  
ایک اور جگہ فرماتے ہیں۔

عطار روح بود سنائی دو جسم ما از میں سنائی ۔ عطار آدمیم  
ترجمہ: عطار روح تھے اور سنائی ہماری دو آنکھیں ہم عطار اور سنائی کے بعد آتے ہیں۔

### سبب تصنیف

ارباب تذکرہ لکھتے ہیں کہ حسام الدین جلی نے مولانا سے درخواست کی کہ "منطق الطیر" کے طرز پر ایک مشنوی لکھی جائے۔ مولانا نے فرمایا کہ خود مجھ کو بھی رات یہ خیال آیا اور اسی وقت چند شعر بھی موزوں ہوئے۔ مشنوی کی تصنیف میں حسام الدین جلی کو بہت دخل ہے اور درحقیقت یہ نایاب کتاب انہی کی بدولت وجود میں آئی۔ وہ مولانا کے مریدان خاص میں سے تھے اور مولانا اس قدر ان کی عزت کرتے تھے کہ جہاں ان کا ذکر کرتے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ پیر طریقت اور استاذ کا ذکر ہے۔ مشنوی کے چھو دفتر ہیں اور بیرون دفتر اول کے ہر دفتر ان کے نام سے مزین ہے۔ چھٹا دفتر زیر تصنیف تھا کہ مولانا بیمار ہو گئے اور مشنوی کا سلسلہ یک لخت بند ہو گیا۔ مولانا کے صاحبزادے بہاء الدین ولد نے ترک تصنیف کا سبب دریافت کیا۔ مولانا نے فرمایا کہ اب سفر آخوند در پیش ہے۔ یہ راز اب اور کسی کی زبان سے ادا ہو گا۔

عام روایت ہے کہ اس کے بعد مولانا نے ۱۷۲ھ میں انتقال کیا اور چھٹے دفتر کے پورے کرنے کی نوبت نہیں آئی، لیکن جیسا کہ ہم اور لکھا آئے ہیں خود مولانا نے چھٹا دفتر پورا کیا۔

### مشنوی کی شہرت اور مقبولیت

مشنوی کو جس قدر مقبولیت اور شہرت حاصل ہوئی فارسی کی کتاب کو آج تک نہیں ہوئی۔ صاحب "مجمع المفصی" نے لکھا ہے کہ ایران میں چار کتابیں جس قدر مقبول ہوئیں، کوئی کتاب نہیں ہوئی، "شاہنامہ، گلستان، مشنوی مولانا روم، دیوان حافظ۔" ان چاروں کتابوں کا موازنہ کیا جائے تو مقبولیت کے لحاظ سے مشنوی کو ترجیح ہو گی۔ مقبولیت کی ایک بڑی دلیل یہ ہے کہ علماء و فضلاء نے مشنوی کے ساتھ جس قدر اعتمنا کی اور کسی کتاب کے ساتھ نہیں کی۔

## مشنوی کی ترتیب

مشنوی سے پہلے جو کتابیں اخلاق و تصوف میں لکھی گئیں، ان کا یہ انداز تھا کہ اخلاق و تصوف کے مختلف عنوان قائم کر کے اخلاقی حکایتیں لکھتے تھے اور ان سے نتائج پیدا کرتے تھے۔ 'منطق الطیر' اور 'بوستان' کا بھی انداز ہے۔ 'حدیقة' میں اکثر مسائل کو مستقل طور پر بھی بیان کیا ہے۔ مثلاً نفس عقل، عمل، تہذیب، صفات، معرفت، وجد، توکل، صبر و شکر وغیرہ کے عنوان قائم کئے ہیں اور ان کی حقیقت بیان کی ہے لیکن 'مشنوی' کا یہ انداز نہیں۔ 'مشنوی' میں کسی قسم کی ترتیب و تبویب نہیں۔ دفتروں کی جو تقسیم ہے، وہ خصوصیت مضمون کے لحاظ سے نہیں بلکہ جس طرح قرآن مجید کے پارے یا ایک شاعر کے متعدد دیوان ہوتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ علمی اور اخلاقی تصنیفات کے دو طریقے ہیں، ایک یہ کہ مستقل حیثیت سے مسائل علمی بیان کئے جاتے ہیں، دوسرے یہ کہ کوئی قصہ اور افسانہ لکھا جائے اور علمی مسائل موقع پر موقع اس کے ضمن میں آتے جائیں۔ دوسرا طریقہ اس لحاظ سے اختیار کیا جاتا ہے کہ جو لوگ روکھے پھیکے علمی مفہومیں پڑھنے کی زحمت گوارا نہیں کر سکتے، وہ قصہ اور لطائف کی چاٹ سے اس طرف متوجہ ہوں۔ مولانا نے بھی دوسرا طریقہ پسند کیا اور فرمایا:

خوشنتر آں باشد کہ سر دلیراں گفتہ آیہ در حدیث دیگرال  
ترجمہ: مزہ جب ہے کہ جب ہمارے معشوقوں کی بات دوسرے لوگ کہیں۔

یہ امر یقینی ہے کہ مولانا نے 'حدیقة' اور 'منطق الطیر' کو سامنے رکھ کر مشنوی لکھی۔ خود فرماتے ہیں:

ترک جوشی کردہ ام من شم خام از حکیم غزنوی بشنو تمام  
در الہی نامہ گوید شرح ایں آں حکیم غیب و نظر العارفین  
ترجمہ: میں ناپختہ نہیں ہوں اس لیے اب اچھوڑ دیا ہے۔ حکیم غزنوی سے سب کچھ سنو۔  
الہی نامہ میں اس حکیم غیب اور نظر العارفین نے اس کی شرح لکھی ہے۔

## مشنوی کی خصوصیات

سب سے بڑی خصوصیت جو مشنوی میں ہے، وہ اس کا طرز استدلال اور طریقہ

افہام ہے۔ استدلال کے تین طریقے ہیں: قیاس، استقراء اور تمثیل۔ چوں کہ ارسطو نے بھی ان تینوں میں قیاس کو ترجیح دی تھی، اس لیے اس کی تقلید سے حکماء اسلام میں بھی اسی طریقہ کو زیادہ تر رواج ہوا۔ علامہ ابن تیمیہ نے ”الردعی المعنطقویین“ میں ثابت کیا ہے کہ قیاس شمولی کو قیاس تمثیلی پر کوئی ترجیح نہیں، بلکہ بعض وجہ سے تمثیلی کو ترجیح ہے۔ ہم اس موقع پر یہ بحث چھیڑنی نہیں چاہتے بلکہ صرف یہ بتانا چاہتے ہیں کہ مولانا روم نے زیادہ تر اسی قیاس تمثیلی سے کام لیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ عام طبائع کے افہام و تفہیم کا آسان اور اقرب الافہم یہی طریقہ ہے۔ استدلال تمثیلی کے لئے تخلی کی بڑی ضرورت ہے، جو شاعری کی سب سے ضروری تر شرط ہے۔ اس بنا پر ”مثنوی“ کے لیے یہی طریقہ زیادہ مناسب تھا۔ مولانا کی شاعری کو جس بنا پر شاعری کہا جاتا ہے، وہ یہی قوت تخلی ہے۔ تصور اور سلوک کے مسائل اور مسلمات عام ادراک بشری سے خارج ہیں، اس لیے جو شخص خود اس عالم میں نہ آئے وہ ان باتوں پر یقین نہیں کر سکتا۔ الہیات کے اکثر مسائل بھی عام لوگوں کی فہم سے برتر ہیں، اس لیے ان مسائل کے سمجھانے کا سب سے بہتر طریقہ یہی ہے کہ ان کو مثالوں اور تشبیہوں کے ذریعہ سمجھا جائے۔ مثلاً یہ مسئلہ کہ خدا کا تعلق عالم سے اور روح کا تعلق جسم سے اس طرح ہے کہ نہ اس کو متصل کہہ سکتے ہیں، نہ منفصل، نہ قریب نہ بعید، نہ داخل نہ خارج، ایک ایسا مسئلہ ہے جو بظاہر سمجھ میں نہیں آ سکتا، مولانا اس کو اس طرح تمثیل کے ذریعہ سے سمجھاتے ہیں:

قرب پیون است عقلت را به تو آں تعلق ہست پیون اے عمود  
(عقل کو تجوہ سے قرب پیون (یعنی ایسا قرب نہیں کی جاسکتی) ہے اور قرب کا وہ تعلق بھی ہے جو جس کی کیفیت بیان بے کیفیت ہے)

الصالے بے عکیف بے قیاس ہست رب الناس را با جان ناس  
(بے کیف کے ساتھ اتصال گویا رب الناس اور ناس کا اتصال ہے)

زانکہ فصل ॥ وصل نبود در رواں غیر فصل و وصل نندیشد کماں  
(اس لیے کہ فصل اور وصل روح میں نہیں ہوتا اس کو کماں میں دیکھا جاسکتا ہے)

نیست آں جنبش کہ در اصحیح تراست پیش اصحیح یا پیش یا چپ و راست

(جیش صرف وہ نہیں ہے جو کمان چھپتے ہوئے  
انگل میں ہلتے ہے بلکہ چپھاتے ہیں جیش ہلتے ہے)  
ایں تعلق را خود چوں پے برد  
بستہ فصل است و دصل است ایں خود  
تاب نور چشم باپیہ است جفت  
نور دل در قطرہ خونی نہفت  
(جب اس تعلق کو عقل کی سوٹی پر کھینتے ہیں...  
دل کا نور خون کے قطرہ میں چھپ گیا)  
عقل چوں دفعے درون مغز سر  
شادی اندر گردہ د غم در جگر  
(خوشی گردہ میں ہے اور غم جگر میں  
اور عقل دماغ کے اندر مانند شیع کے ہے)  
راجہ در انف و مخطق در لسان  
لہو در نفس و شجاعت در جہاں  
(خوبیوں کا میں گنگوڑ بان میں  
لہو نفس میں اور شجاعت روح میں ہے)

حاصل یہ کہ آنکھ میں قوت باصرہ، ناک میں شامہ، زبان میں گویائی، دل میں شجاعت یہ  
تمام چیزیں اسی قسم کا تعلق رکھتی ہیں جس کو نہ متصل کہہ سکتے ہیں نہ متفصل، نہ قریب نہ بعید۔ اسی  
طرح روح کا تعلق جسم سے اور خدا کا تعلق جلوقات سے ہے۔

دوسری بڑی خصوصیت یہ ہے کہ فرضی حکاکوں کے ہمیں میں اخلاقی سائل کی تعلیم کا جو  
طریقہ مدت سے چلا آتا تھا، مولانا نے اس کو کمال کے مرتبہ تک پہنچا دیا۔ اس طریقہ تعلیم کا کمال  
امور ذیل پر موقوف ہے۔

۱۔ نتیجہ نی نسبہ اچھوتا اور نادر اور اہم ہو۔

۲۔ نتیجہ حکایت سے نہایت مطابقت رکھتا ہو۔ گویا حکایت اس کی تصور ہو۔

۳۔ حکایت کے اثنامیں نتیجہ کی طرف ذہن خلیل نہ ہو سکے، بلکہ خاتمه پر بھی جب  
تک خود مصنف اشارہ یا تصریح نہ کرے، نتیجہ کی طرف خیال خلیل نہ ہونے پائے۔ اس سے  
طمیعت پر ایک استعجاب کا اثر پڑتا ہے اور مصنف کی قوت تخلیل کی قوت ثابت ہوتی ہے۔ یہ تمام  
بائیں جس قدر 'مشنوی' کی حکاکوں میں پائی جاتی ہیں، اس قسم کی اور کتابوں میں بہت کم پائی جاتی  
ہیں۔ مولانا نے ان حکاکوں کے ہمیں میں نفس انسانی کے جن پوشیدہ اور دور از نظر عیوب کو ظاہر  
کیا ہے، عام لوگوں کی نگاہیں وہاں تک نہیں پہنچ سکتی تھیں۔ پھر ان کو ادا اس طرح کیا ہے کہ ہر  
شخص حکایت کو پڑھ کر بے اختیار کہہ اٹھتا ہے کہ یہ تو خاص میرا ہی ذکر ہے، چنانچہ چند مثالیں ہم

ذیل میں درج کرتے ہیں۔

۱۔ ایک حکایت ہے کہ ایک شیر اور صحرائی جانوروں میں یہ معاہدہ ٹھہرا کہ وہ ہر روز شیر کو گھر بیٹھے اس کی خوراک پہنچا آیا کریں گے۔ پہلے ہی دن جو خرگوش شیر کی خوراک کے لیے متعین کیا گیا وہ دو ایک دن کی دیر کر کے گیا۔ شیر غصہ میں بھرا ہوا بیٹھا تھا، خرگوش گیا تو اس نے دیر کی وجہ پوچھی، خرگوش نے کہا، میں تو اسی دن چلا تھا، لیکن راہ میں ایک دوسرے شیر نے روک لیا۔ میں نے اس سے بہتیرا کہا کہ میں حضور کی خدمت میں جاتا ہوں، لیکن اس نے ایک نہ سن، بڑی مشکل سے ٹھانٹ لے کر مجھ کو چھوڑا۔ شیر نے بھپر کر کہا کہ وہ شیر کہاں ہے، میں اس کو ابھی چل کر سزا دیتا ہوں۔ خرگوش آگے آگے ہو لیا اور شیر کو ایک کنویں کے پاس لے جا کر کھڑا کر دیا کہ حریف اس میں ہے۔ شیر نے کنویں میں جھانکا اور اپنے ہی عکس کو اپنا حریف سمجھا۔ بڑے غصہ سے حملہ آور ہو کر کنویں میں کو دپڑا۔ مولا ناپہ حکایت لکھ کر فرماتے ہیں:

عکس خود را او عدوے خویش دید ॥ جرم بر خویش شمشیرے کشید  
اے بسا عپے ک ک بینی درکسائ خوئے تو باشد در ایشان اے فلاں  
اندر ایشان تافتہ هستی تو از نفاق و ظلم و بدستی تو  
آل تویی وان زخم برخود می زنی برخود آں دم تار لعنت می تنی  
در خود ایں بدرانی بینی عیاں درنه دشمن بودہ خود را بہ جاں  
حملہ بر خود می کنی اے سادہ مرد ہچھو آں شیرے کہ بر خود حملہ کرد  
چوں بہ قعر خوئے خود اندر ری پس بدانی کز تو بود آں ناکسی  
شیر را در قعر پیدا شد کہ بود نقش او آں کش دگر کس می نمود  
اے بدیدہ خال بدیر روئے عم عکس خال تست آں از دے مرم

ترجمہ:

(اس نے اپنے عکس کو ہی اپنا دشمن سمجھا اور بے ساختہ نکوار سنت لی۔ تم دوسروں میں بہت سے عیب دیکھتے ہو، ہو سکتا ہے کہ ان کے اندر تیری عادت کا بھی فعل ہو۔ تو نے ہی ان کے اندر نفاق اور ظلم اور بدستی کا شیج بویا ہوا اور تو

ہے کہ اپنے اوپر زخم لگا رہا ہے اور اپنے اوپر لعنت کا طوق لگا رہا ہے۔ اپنے اندر اس عیب کو ظاہر نہیں دیکھ پاتا۔ ورنہ حقیقت میں تو اپنا دشمن ہوتا۔ اے شریف آدمی تم اپنے اوپر عیب حملہ کر رہے ہو بالکل اس شیر کی طرح جس نے اپنے اوپر حملہ کیا تھا۔ جب اپنی عادتوں کے گڑھے میں پہنچو گے تو اندازہ ہو گا کہ وہ عیب تو درحقیقت تیرا خود کا تھا۔ شیر نے گڑھے میں جو شیر دیکھا وہ خود اس کا عکس تھا۔ اے وہ جو اپنے بھائی کے چہرے پر ٹل دیکھتا ہے کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ تیرے چہرے کے ٹل کا عکس ہو۔)

یہ مضمون کہ انسان کو اپنے عیب نظر نہیں آتے اور دوسروں کے عیب اچھی طرح نظر آتے ہیں، اخلاق کا متبادل مسئلہ ہے اور اس کو مختلف طریقوں سے ادا کیا گیا ہے۔ انجلی میں اس کو یوں بیان کیا ہے کہ اے بنی آدم تو اوروں کی آنکھ کی پھلی دیکھتا ہے، لیکن اپنی آنکھوں کا شہر نہیں دیکھتا، لیکن مولا نا نے اس کو جس پیرا یہ میں ادا کیا ہے سب سے بڑھ کر موڑ طریقہ ہے۔ شیر نے جب اپنا عکس کنوئیں میں دیکھا تو بڑے خسر سے اس پر حملہ کیا، لیکن اس کو یہ خیال نہ آیا کہ میں خود اپنے آپ پر حملہ کر رہا ہوں۔ ہماری بھی یہی حالت ہے۔ ہم دوسروں میں جو عیوب دیکھتے ہیں ہم کو نہایت بدنہما معلوم ہوتے ہیں۔ ہم کو ان سے سخت نفرت ہوتی ہے۔ ہم نہایت سختی سے اس کی برائی بیان کرتے ہیں، لیکن ہم یہ نہیں خیال کرتے کہ یہی عیب خود ہم میں بھی موجود ہے اور اس بنا پر ہم خود اپنے آپ کو برائی کہہ رہے ہیں۔

۲۔ یہ مسئلہ کہ فرق مختلفہ میں جو اختلاف ہے، وہ درحقیقت لفظی اختلاف ہے۔ ورنہ سب کا مقصود اصلی ایک ہی ہے، اس لیے باہم نزاع و مخاصمت اور کشت و خون صرف غلط فہمی کا نتیجہ ہے، اس کو اس حکایت کے پیرا یہ میں ادا کیا ہے۔

چار کس را داد مردے یک درم ہر یکے از شہرے افراہ بہم  
 فارسی و ترک و روی و عرب جملہ باہم در نزاع و در غصب  
 فارسیں گفتا ازیں چوں واریم ہم بیا کاں را بہ انگورے دیم  
 آں عرب گفتا معاذ اللہ لا من عنب خواہم نہ انگور اے دعا

آں یکے کز ترک بد گفت اے کزم من نمی خواہم عنب خواہم ازم  
آنکہ روی بود گفت ایں قیل را ترک کن خواہم من استافیل را  
در تازع مشت برہم می زدند کہ نسز نامہا غافل بدند  
صاحب سری عزیزی صد زبان اگر بدے آنجا بدادے صلح شاں  
پس گفتے او کہ من زیں یک درم آرزوئے جمہ راں را می خوم  
یک درم تاں می شود چار المراد چار دشمن مے شود یک ز اتحاد

ترجمہ:

(ایک آدمی نے چار لوگوں کو ایک درہم دیا۔ وہ سب ملک کر شہر گئے۔ ان میں ایک ایرانی، ایک ترک، ایک روی اور ایک عرب تھا۔ ان میں باہم اختلاف ہو گیا۔ ایرانی نے کہا کہ ہم اس درہم کا انگور خریدیں گے۔ عرب نے کہا معاذ اللہ ہم اس درہم کا عنب (انگور) خریدیں گے۔ ترک نے کہا کہ ہم اس کا ازم (انگور) خریدیں گے۔ روی نے کہا کہ ازم نہیں ہم اس سے استافیل خریدیں گے۔ اس جگہ میں وہ ایک دوسرے کو مارنے لگے چوں کہ وہ ناموں کے اسرار سے واقف نہیں تھے۔ اگر وہاں مختلف زبانوں کا جانے والا کوئی صاحب اسرار ہوتا تو ان میں اس طرح صلح کرادیتا۔ کہ کہتا کہ میں اس ایک درہم سے تم سب کی حسب خواہش چیز خریدوں گا۔ اس طرح ایک درہم میں ان چاروں کی مراد پوری ہو جاتی اور چار دشمن آپس میں دوست بن جاتے۔)

قصہ یہ ہے کہ ایک شخص نے چار آدمیوں کو جو مختلف قوم کے تھے، ایک درہم دیا۔ ان میں اس بات پر اختلاف ہوا کہ یہ کس کام میں صرف کیا جائے۔ ایرانی نے کہا انگور منگوائے جائیں۔ عرب نے کہا ہرگز نہیں، بلکہ عنب۔ روی نے کہا نہیں بلکہ استافیل۔ ترک نے کہا نہیں بلکہ ازم۔ حالانکہ چاروں اپنی زبان میں انگور ہی کا نام لے رہے تھے۔ اس موقع پر اگر کوئی شخص چاروں زبانوں سے واقف ہوتا تو انگور لا کر سامنے رکھ دیتا اور سب

اختلاف جاتا رہتا۔

ایک اور واقعہ یوں بیان کیا ہے:

میل مجنوں پیش آں لیلے روای  
یک دم ار مجنوں ز خود غافل بدے  
عشق و سودا چونکہ پے بودش بدن  
لیک تاہ بس مراقب بود و چست  
فهم کر دے زد کہ غافل گشت و دمک  
چوں پہ خود باز آمدے دیدے زجا  
در سہ روزہ رہ بدیں احوالہا  
گفت اے تاہ چوہر دد عاشقیم  
نیست برونق منت هر و مهار  
تا تو باشی باس اے مردہ وطن  
راہ نزدیک وہ بماندم خت دی  
مرگوں خود را ز اشت در گند  
گفت سوزیم زغم تا چند چند

ترجمہ:

(مجنوں لیلا کی محبت میں آگے جاتا تھا۔ اور اونٹی اپنے بچے کی محبت میں  
واپس آتی تھی جب مجنوں پر محبت طاری ہوتی تو اونٹی کی لگام ہاتھ سے  
چھوٹ جاتی تھی۔ چوں کہ مجنوں عشق کے جنوں میں بمراہوا تھا اس لیے  
بے خود ہوئے بغیر چارہ بھی نہیں تھا۔ البتہ اونٹی ہوشیار تھی وہ جب دیکھتی  
کہ اس کی نگیل ڈھیلی ہو گئی ہے۔ تو سمجھ جاتی کہ مجنوں غافل ہے اس لیے  
اپنے بچے کی طرف رخ کرتی۔ جب مجنوں کو ہوش آتا تو دیکھتا کہ ابھی تو  
چند فرلانگ عی چلے ہیں۔ اس طرح تین دن کا راستہ سالوں میں بھی قطع  
نہ ہو سکا۔ اس نے کہا کہ اے اونٹی جب ہم دونوں عاشق ہیں۔ اور ہم

اپنے محبوب میں ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ میر و مہار میرے لیے مناسب نہیں ہیں۔ مجھے ان سے دوری اختیار کرنی چاہیے۔ تو جب تک میرے ساتھ رہے گی۔ اس وقت تک میں لیلا سے دور رہوں گا۔ قریب کا راستہ اتنا مشکل ہو گیا ہے کہ میں اس سواری کی سواری سے میر ہو گیا ہوں۔ اس نے خود کو اونٹی پر سے نیچے گرا لیا اور کہا کہ میں کب تک اس غم کی آگ میں جھلتا رہوں۔)

قصہ یہ ہے کہ ایک دفعہ مجنوں لیلی سے ملتے کے لیے چلا۔ سواری میں اونٹی تھی، جس نے حال ہی میں بچہ دیا تھا۔ لیکن بچہ ساتھ نہیں آیا تھا۔ مجنوں جب لیلی کے خیال میں محو ہوتا تھا تو اونٹی کی مہار ہاتھ سے چھوٹ جاتی تھی۔ اونٹی یہ دیکھ کر کہ مجنوں غافل ہے، بچہ کی کشش سے گھر کا رخ کرتی تھی۔ گھریوں کے بعد مجنوں کو ہوش آتا تھا، تو اس کا رخ پھیرتا اور لیلی کے گھر کی طرف لے چلتا، لیکن دو چار کوں کے بعد پھر محیت طاری ہوتی ہے اور اونٹی پھر گھر کا رخ کرتی۔ اس کٹکش اور تازع میں مہینوں گزر گئے اور ایک منزل بھی طے نہ ہوئی۔ یہ حکایت لکھ کر مولانا فرماتے ہیں کہ انسان کو بھی بعینہ یہی حالت ہے، وہ روح اور نفس کی کٹکش میں ہے۔

جان کشاید سوے بالا بالا در زده تن در زمیں چنگا لہا  
 ایں دو ہمرا یک دگر را راہزن مگرہ آں جان کو فرو ناید زتن  
 میل جان در حکمت است در علوم میل تن در باغ و راغ است در کرم  
 میل جان اندر ترقی و شرف میل تن در کسب اسباب و علف  
 ترجمہ:

روح بلندیوں کی طرف پرواز کرتا ہے اور جسم نے اپنے پنجے زمیں میں گاڑ رکھے ہیں۔ یہ دونوں ایک دوسرے کے لیے راہزن ہیں۔ وہ روح گراہ ہے جو اس جسم سے نیچے نہیں اترتی۔ روح علم و حکمت کی خواہشمند ہے اور جسم کو باغ و راغ اور سائنس چاہیے۔ روح کا مطلب، بلندیوں کی طرف تری ہے

اور جسم کا مطلوب سامان خور دنوش کا کہا تا ہے۔)

## علم کلام

مشنوی نے عالم شہرت میں جو امتیاز حاصل کیا، آج تک کسی مشنوی کو یہ بات نصیب نہیں ہوئی، لیکن یہ عجیب بات ہے کہ اس قدر مقبول ہونے اور ہزاروں لاکھوں دفعہ پڑھے جانے کے بعد بھی لوگ اس کو جس حیثیت سے جانتے ہیں وہ صرف یہ ہے کہ وہ تصوف اور طریقت کی کتاب ہے۔ یہ کسی کو خیال بھی نہیں آیا کہ وہ صرف تصوف نہیں عقائد اور علم کلام کی بھی عمدہ ترین تصنیف ہے۔ موجودہ علم کلام کی بنیاد امام غزالی نے قائم کی اور امام رازی نے اس عمارت کو عرشِ کمال تک پہنچا دیا۔ اس وقت سے آج تک سینکڑوں ہزاروں کتابیں لکھی جا چکیں۔ یہ سارا دفتر ہمارے سامنے ہے لیکن انصاف یہ ہے کہ مسائل عقائد جس خوبی سے مشنوی میں ثابت کئے گئے ہیں، یہ تمام دفتر اس کے آگے بیج ہے۔ ان تمام تصنیفات کے پڑھنے سے اس قدر ضرور ثابت ہوتا ہے کہ ان کے مصنفین غلط کو صحیح، دن کورات، زمین کو آسان ثابت کر سکتے تھے، لیکن ایک مسئلہ میں بھی یقین اور تشفی کی کیفیت نہیں پیدا کر سکتے۔ مخالف اس کے مولانا روم جس طریقہ سے استدلال کرتے ہیں، وہ دل میں اثر کر جاتا ہے اور گوہ نک دشہات کے تیر باراں کو کلپتہ روک نہیں سکتا، تاہم طالب حق کو اطمینان کا حصار ہاتھ آ جاتا ہے جس کی پناہ میں وہ اعتراضات کے تیر باراں کی پروانیں کرتا۔ اس بنا پر ضرور ہے کہ مشنوی کو علم کلام کی حیثیت سے بھی ملک اور قوم کے سامنے پیش کیا جائے۔

مذاہب مختلفہ میں کسی ایک مذہب کا صحیح ہونا ضروری ہے

دنیا میں جو سینکڑوں ہزاروں مذہب پائے جاتے ہیں اور ہر صاحب مذہب اپنے ہی مذہب کو صحیح سمجھتا ہے، اس نے اکثر دل کے دل میں یہ خیال پیدا کر دیا ہے کہ ایک مذہب بھی صحیح نہیں۔ اس لیے مولانا نے ایک نہایت لطیف استدلال سے اس خیال کو باطل کیا۔ فرماتے ہیں کہ جب ایک چیز کو تم باطل کہتے ہو تو اس کے خود یہ معنی ہیں کہ کوئی حق چیز ہے کہ یہ باطل اس کے خلاف ہے۔ اگر کوئی سکھ کھوتا ہے تو اس کے یہی معنی ہیں کہ یہ کھرا سکھ نہیں ہے۔ اگر دنیا میں عیب ہے تو ضرور ہے کہ ہر بھی ہے، کیوں کہ عیب کے یہی معنی ہیں کہ وہ ہر نہیں ہے۔ اس لیے ہر کا

نی فہرہ ہونا ضروری ہے۔ جھوٹ اگر کسی موقع پر کامیاب ہوتا ہے تو اسی بنا پر کہ وہ حق سمجھا جاتا ہے اور گیہوں سرے سے موجود نہ ہو تو کوئی جو فروش گندم نما کیوں کہلاتے۔ اگر دنیا میں سچائی، راستی، اصلیت کا سرے سے موجود نہ ہو تو قوت میزہ کا کیا کام ہو گا۔

زانکہ بے حق باطلے ناید پدیدہ قلب را ابلہ پہ بوسے نہ خرید  
(اس لیے کہ حق کے بغیر باطل بھی نہیں ہو سکتا  
گر نبودے در جہاں نقد رواں (اگر دنیا میں نقد کا رواج نہ ہوتا  
تانا شد راست کے باشد دروغ  
(اگر حق نہ ہو تو جھوٹ کہاں سے آئے گا  
بر امید راست کج رائے نے خرند  
(سید ہے کی امید پر ٹیڑھا خرید لیتے ہیں  
گر نباشد گندم محبوب نوش  
(اگر گیہوں نہ ہوتا جس کو محبوب کھاتے ہیں  
پس گو ایں جملہ دینہا باطل اند  
(ایسا مت کہو کہ تمام دین باطل ہیں  
پس گو جملہ خیال است و ملال  
(سب کو خیال اور مگر انہی مت کہو  
گر نہ معیوبات باشد در جہاں (اگر دنیا میں معیوبات نہ ہوتیں  
در ہمہ عیب ست، داش سود نیست  
(اگر سب عیب دار ہوتے تو علم کا کیا فائدہ  
آنکہ گوید 'جملہ حق ست' ابلہی ست  
(جو یہ کہتا ہے کہ سب حق ہے وہ اجھی ہے اور جو یہ کہتا ہے کہ سب باطل ہے وہ بدجنت ہے۔)

## الہیات

### ذات باری

خدا کے اثبات کے مختلف طریقے ہیں اور ہر طریقہ ایک خاص گردہ کے مناسب ہے۔ پہلا طریقہ یہ ہے کہ آہار سے موڑ پر استدلال کیا جاتا ہے۔ یہ طریقہ خطابی ہے اور عوام کے لیے سی طریقہ سب سے بہتر ہے۔ یہ صاف نظر آرہا ہے کہ عالم ایک عظیم الشان کل ہے جس کے پڑے رات دن حرکت میں ہیں، ستارے چل رہے ہیں، دریا بہرہ رہا ہے، پھاڑ آتش فشاں ہیں، ہوا جنیش میں ہے، زمین بنا تات آگاری ہے، درخت جhom رہے ہیں۔ یہ دیکھ کر انسان کو خود بخود خیال پیدا ہوتا ہے کہ کوئی پُر زور ہاتھ ہے جو ان تمام پرزوں کو چلا رہا ہے۔ اس کو مولا نا اس طرح ادا کرتے ہیں۔

|                                         |                               |                                          |
|-----------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------|
| دست پہاں و قلم                          | میں خط گزار                   | قلم لکھ رہا ہے، لیکن ہاتھ چھپا ہوا ہے،   |
| اسپ در جولان و ناپیدا سوار              |                               | سوار کا پتہ نہیں، لیکن گھوڑا دوڑ رہا ہے، |
| پس یقین در عقل                          | ہر دانندہ است                 | ہر سمجھدار یہ یقین رکھتا ہے کہ           |
| اینکہ با جمیلہ جینا نہ دست              |                               | جو چیز حرمت کرتی ہے اس کا کوئی حرکت      |
| دینے والا ضرور ہوتا ہے                  |                               |                                          |
| اگر تم اس کو آنکھوں سے نہیں دیکھتے      | مگر تو آں رائے نہ بینی در نظر |                                          |
| فہم کن اما ب اظہار اثر                  |                               | تو اس کے اثر کو دیکھ کر سمجھو            |
| تن ب جاں جبکہ نہ بینی تو جاں            |                               | بدن جو حرکت کرتا ہے جان کی وجہ سے        |
| لیک از جنیدن تن جاں بدال                |                               | کرتا ہے                                  |
| تم جان کو نہیں جان سکتے، تو بدن کی حرکت |                               |                                          |
| سے جان کو جانو۔                         |                               |                                          |

دوسرا طریقہ جو حکماء کا ہے، یہ ہے کہ تمام عالم میں نظام اور ترتیب پائی جاتی ہے اس لیے خود اس کا کوئی صانع ہے۔ اس طریقہ پر ابن رشد نے بہت زور دیا ہے اور ہم نے اپنی

کتاب 'الکلام' میں اس کو نہایت تفصیل سے لکھا ہے۔ مولانا نے اس طریقہ کو ایک مصروفہ میں ادا کیا ہے ۶

گر حکیمے نیست ایں ترتیب حیث

ترجمہ: اگر کوئی حکیم (اس کے پیچے) نہیں ہے تو یہ ترتیب کیا ہے؟

تیرا طریقہ مولانا کا خاص طریقہ ہے۔ یہ طریقہ سلسلہ کائنات کی ترتیب اور خواص کے سچنے پر موقوف ہے۔ اس کی تفصیل یہ ہے۔

عالم میں دو قسم کی چیزیں پائی جاتی ہیں، مادی مثلاً پتھر، درخت وغیرہ۔ غیر مادی مثلاً تصور، وہم، خیال۔ مادیات کے بھی مدارج ہیں، بعض میں مادیت یعنی کثافت زیادہ ہے، بعض میں کم، بعض میں اس سے بھی کم، یہاں تک کہ رفتہ رفتہ غیر مادی کی حد سے مل جانا ہے، مثلاً بعض حکماء کے نزدیک خود خیال اور وہم بھی مادی ہیں، کیوں کہ وہ مادہ یعنی دماغ سے پیدا ہوئے ہیں، لیکن مادہ کے خواص ان میں بالکل نہیں پائے جاتے۔ استقراء سے ثابت ہوتا ہے کہ علت میں پہ نسبت معلوم کے مادیت کم ہوتی ہے، یعنی وہ معلوم کے پہ نسبت مجرد عن المادہ ہوتی ہے۔

اول فکر آفر آمد در عمل اول فکر ہے، پھر عمل ہے،  
 بہیت عالم چنان واں در ازل عالم کی افتاداہی طرح ہے،  
 صورت دیوار و سقف ہر مکان دیوار اور چھنٹ کی صورت،  
 سایہ اندیشه معمار داں معمار کے خیال کا سایہ ہے،  
 صورت از بے صورت آید در وجود صورت جس چیز سے پیدا ہوتی ہے اس کی  
 آچنائ کز آتشے زاد است دود خاص صورت نہیں ہوتی، جس طرح آگ سے  
 دھواں،

جیرتے محض آردت بے صورتی بے صورتی سے تم کو حیرت پیدا ہوگی کہ  
 زادہ صد گوں آلت از بے آلت سینکڑوں قسم کے آلات بغیر آہ کے کیوں کر  
 پیدا ہوتے ہیں

بے نہایت کیشہا و پیشہ ہا بے انتہا مذاہب اور پیشے،

جلد عقل صورت اندیشہ । سب خیالات کے پرتو ہیں،  
 یعنی ماند ایں موڑ با اثر کیا اس علت سے مطلع کو کچھ مشاہدہ ہے  
 یعنی ماند بائگ نوحہ با ضرر کیا رونے کی آواز کو صدمہ سے کچھ نسبت ہے  
 بر لب بام ایستادہ قوم خوش کوئی پر کچھ لوگ کھڑے ہوئے ہیں  
 ہر یکے را بر زمین سایہ اش اور ان کا سایہ زمین پر پڑ رہا ہے  
 صورت فکر است بر بام میہ دہ لوگ کوئی پر ہیں گویا فکر ہیں  
 وال عمل چوں سایہ ارکان پدیدہ اور عمل گویا ان کا سایہ ہے۔

اشیاء میں ترتیب مدارج یہ ہے کہ جو چیز جس قدر زیادہ اشرف اور پرتو ہے اسی قدر زیادہ مخفی اور غیر محسوس ہے، مثلاً انسان میں تین چیزیں پائی جاتی ہیں، جسم، جان، عقل۔ جسم جوان سب میں کم رتبہ ہے علانية محسوس ہوتا ہے، جان اس سے افضل ہے، اس لیے مخفی ہے لیکن یہ آسانی اس کا علم ہو سکتا ہے، مثلاً جب ہم جسم کو متحرک (پہ ارادہ) دیکھتے ہیں، تو فوراً یقین ہو جاتا ہے کہ اس میں جان ہے، لیکن عقل کے ثبوت کے لیے صرف اسی قدر کافی نہیں بلکہ جب جسم میں موزوں اور منتظم حرکت پائی جائے تب یقین ہو گا کہ اس میں عقل بھی ہے۔ مجنوں آدمی کے حرکات سے اس قدر ضرور ثابت ہوتا ہے کہ وہ زندہ ہے اور اس میں جان ہے لیکن چوں کہ یہ حرکتیں موزوں اور باقاعدہ نہیں ہوتیں، اس لیے اس سے عقل کا اثبات نہیں ہوتا۔ غرض چاں جس طرح جسم کے اعتبار سے مخفی ہے، اسی طرح عقل اس سے بھی مخفی ہے۔

جسم ظاہر روح مخفی آمدہ است جسم ظاہر اور روح پوشیدہ ہے  
 جسم ہمچوں آئیں جان ہمچو دست جسم گویا آئیں ہے اور جان گویا ہاتھ ہے،  
 باز عقل از روح مخفی تر یوہ پھر عقل روح سے بھی زیادہ مخفی ہے  
 حس پہ سوئے روح زدتر رہ رود کیونکہ حس روح کو جلد دریافت کر لیتی ہے،  
 جیشے بینی بدالی زندہ است تم کسی چیز میں حرکت دیکھتے ہو تو یقین کر لیتے ہو کہ وہ زندہ ہے۔

ایں ندانی کو ز عقل آگنہ است یعنی یہ نہیں جان سکتے کہ اس میں عقل بھی ہے عقل کا یقین اس وقت تک نہیں ہو سکتا تاکہ جب شہاے موزوں سر کند جب تک اس جسم سے موزوں حرکتیں نہ صادر ہوں۔

جنہیں مس را بہ دانش زر کند اور پہ حرکت جو مس ہے عقل کی وجہ سے سونانہ بن جائے

زال مناسب آمدن افعال دست جب مناسب افعال سرزد ہوتے ہیں فہم آیہ مر ترا کے عقل ہست تب تم کو یقین ہتا ہے کہ اس میں عقل بھی ہے ان مقدمات سے ظاہر ہوا کہ موجودات کی دو قسمیں ہیں، مادی اور غیر مادی۔ مادی، معلول ہے اور غیر مادی علت اور چوں کہ مادیات میں اختلاف مراتب ہے یعنی بعض میں مادیت زیادہ، بعض میں کم، بعض میں اس سے بھی کم ہے، اس لیے علتوں میں بھی نسبت تجدیع عن المادة کی صفت ترقی کرتی جاتی ہے، یعنی ایک علت میں کسی قدر تجدیع عن المادة ضرور ہو گا۔ پھر اس کی علت میں اس سے بھی زیادہ تجدیع ہو گا۔ اس کی علت میں اس سے بھی زیادہ۔ اسی طرح ترقی کرتے کرتے ضرور ہے کہ ایک ایسی علت پر انہا ہو جو ہر حیثیت، ہر لحاظ، ہر اعتبار سے مادہ سے بڑی اور غیر محسوس اور اشرف الموجودات ہو اور وہی خدا ہے۔ چنانچہ مولانا مقدمات مذکورہ بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں۔

ایں صور دارد ز بے صورت وجود یہ تمام صورتیں بے صورت سے وجود میں آئی ہیں جوست پس بر موجد خویش خود تو اپنے موجود سے انکار کرنے کے کیا معنی فاعل مطلق یقین بے صورت است فاعل مطلق قطعاً بغیر کسی صورت کے ہے، صورت اند دست او چوں آلت است صورت اس کے ہاتھ میں بطور آلہ کے ہے بے جہت داں عالم امراءِ ضم اے یار! عالم روح جہت سے منزہ ہے، بے جہت تر باشد آمر لا جم تو عالم روح کا خالق، اور بھی منزہ ہو گا۔ متكلمین کے استدلال سے اگر ثابت ہوتا تھا تو صرف اس قدر کہ خدا علة العلل ہے،

لیکن اس کا منزہ، بری میں المادہ اور اشرف الموجودات ہوتا ثابت نہیں ہوتا تھا۔ بخلاف اس کے مولا نا کے استدلال سے خدا کی ذات کے صفات بھی ثابت ہوتے ہیں، اس کے ساتھ مادتین کے مذہب کا بھی ابطال ہوتا ہے۔

### صفات پاری

اسلام میں اختلاف مذہبی کی جو بنیاد پڑی، جس نے بڑھتے بڑھتے اسلام کا تمام شیرازہ منتشر کر دیا، وہ اسی مسئلہ کی بدولت تھی۔ اسی مسئلہ نے معزز، اشعریہ، عینیہ میں سینکڑوں برس تک وہ نزاں میں قائم رکھیں کہ لوگوں نے قلم کے بجائے تکوار سے کام لیا۔ ہزاروں آدمی اس جرم میں قتل ہوئے کہ وہ کلام الہی کو قدیم کہتے تھے۔ اشعریہ نے ان لوگوں کا استیصال کر دینا چاہا، جو یہ کہتے تھے کہ خدا عرش پر جا گزیں ہے۔ یہ اختلافات ایک دست تک قائم رہے اور آج بھی ہیں، کو عملی صورت میں اس کا ظہور نہیں۔

مولانا نے ان نزاکوں کا یہ فیصلہ کیا کہ یہ بحث سرے سے فضول ہے۔ خدا کی نسبت صرف اس قدر معلوم ہو سکتا ہے کہ ہے۔ باقی یہ کہ کیا ہے، کہاں ہے، اس کے کیا اوصاف ہیں؟ اور اک انسانی سے بالکل باہر ہے۔

مر صفات را چنان داں اے پر کز دے اندر وہم نا یہ ج ج اثر  
(اس کی صفات کو اس طرح سمجھو  
کہ وہم و عقل سے اس کو نہیں سمجھ سکتے)

ظاہر است آثار د نور د رجعتش لیک کے دامد جزا د ماہش  
(اس کے نور و رحمت کا اثر ظاہر ہے  
لیکن اس کی حقیقت و ماهیت کون جان سکتا ہے)

نئے ماہیات اوصاف کمال سکس عادم ج پہ آثار د مثال  
(اس کی صفات اور کمال کے بیچ و خم  
سوائے آثار و مثال کے کوئی کچھ نہیں جانتا)

پس اگر کوئی بدامن دور نیست در گوئی کہ 'عدامن' زور نیست  
(اگر تم کہو کہ میں جانتا ہوں تو یہ بھی غلط نہیں ہے  
اور اگر کہو کہ نہیں جانتا تو یہ جھوٹ نہیں ہے)

اگر کوئی کہے کہ تم نوح کو جانتے ہو آں رسول حق د نور روح را  
(اگر کوئی کہے کہ تم نوح کو جانتے ہو  
جو رسول اور نور روح ہیں)

گر بگوئی چوں دنام کاں قر ہست از خورشید و مہ مشہور تر  
 (اگر اس کا جواب دو کہ ہم کیوں نہ جانیں گے وہ تو  
 چاند کی طرح ہیں ملہ سمنج و چاند سے زیادہ مشہور ہیں)  
 راست می گوئی چنان سست او بہ وصف  
 گرچہ ماہیت نہد از نوح کشف  
 (تو یہ کہنے والا نمیک کہتا ہے چونکہ اس کے اوصاف  
 لیے علی ہیں البتہ نوح کی حقیقت اس پر آشکار نہیں ہوئی)  
 در بگوئی من چہ دنام نوح ارا  
 ہمچو اوے داند اور اے فتنی  
 (لیکن اگر وہ جواب میں یہ کہے کہ میں نوح کو  
 کیا جانوں ان کو کون جان سکتا ہے)  
 ایں خن ہم راست سست از روئے آں کہ پہ ماہیت نہ دانش اے فلاں  
 (تو یہ جواب بھی درست ہو گا کیوں کہ حقیقت سے کوئی واقف نہیں ہے)

مولانا اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں:

خود نباشد آفتابے را دلیل آفتاب کی روشنی کے سوا آفتاب کے وجود  
 جز کہ نور آفتاب مستطیل کی اور کوئی دلیل نہیں ہو سکتی  
 سایہ کہ بود؟ تا دلیل او بود سایہ کی کیا ہستی ہے کہ آفتاب کی دلیل بن سکے  
 ایں بسیش کہ دلیل او بود اس کے لیے بھی بہت ہے کہ آفتاب کا حکوم ہے  
 چوں قدم آمد حدث گر د عبث جب قدم آیا تو حدوث بے کار ہو جاتا ہے  
 پس کجا داند قدیمی را حدث پھر قدیم کو حادث کیوں کر جان سکتا ہے  
 ایں جلالت دد دلالت صادق است یہ عظمت د شان ایک چھی دلیل ہے  
 جملہ ادراکات پس او سابق است تمام ادراکات پیچھے اور ■ آگے ہے  
 اس استدلال کا حصل ہے کہ انسان جو کچھ ادراک کر سکتا ہے، حواس کے توسط سے  
 کر سکتا ہے، لیکن خدا محسوس میں داخل نہیں، اس لیے اس کے ادراک کا کوئی رجھ نہیں۔ خدا  
 قدیم ہے اور انسان حادث، اس لیے حادث قدیم کو کیوں کر جان سکتا ہے۔

مولانا نے اسی سلسلہ میں ایک حکایت لکھی ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ایک  
 چہ دا ہے کو دیکھا کہ وہ خدا سے مخاطب ہو کر کہہ رہا ہے کہ اے خدا تو کہاں ہے؟ تو مجھ کو ملتا تو میں  
 تیرے بالوں میں لکھنگھی کرتا، تیرے کپڑوں سے جو میں نکالتا، تجھ کو مزے مزے کے کھانے کھلاتا۔

حضرت مولیٰ نے اس کو سزاد نی چاہی، وہ بے چارہ بھاگ لکا۔ حضرت مولیٰ پر وحی آئی۔

وحی آمد سوئے مولیٰ از خدا بندہ مارا چہا کردي جدا؟  
 (مولیٰ کے پاس اللہ تعالیٰ کی وحی آئی کہ  
 ہمارے بندے کو ہم سے جدا کیوں کر دیا)

تو برائے فعل کردن آمدی یا برائے یا کر چدا کرنے کے لئے؟  
 (تم ملانے کے لیے آئے ہو  
 ہر کے را سیرتے بہادہ ایم  
 (ہم نے ہر ایک کی سیرت  
 در حق او شہد در حق تو ذم  
 (جو اس کے حق میں شہد ہے وہ تیرے حق میں ذہر ہے)  
 ما بروں را ننگریم و قال را  
 (ہم ظاہر اور قال کو نہیں دیکھتے  
 موسیا! آداب داناں دیگر انہ  
 (اے مولیٰ دانا لوگوں کے آداب دوسرے ہیں  
 عاشقان را ہر زمانے عشر نیست  
 (عاشقوں سے ہر وقت خراج لیا جاتا ہے  
 خون شہیداں راز آب اولیٰ تراست  
 (شہیدوں کے لئے خون کرنا زیادہ اچھا ہے  
 ملٹ عشق از ہمہ ملت جداست  
 (عشق کا ذہب ہر ذہب سے جدا ہے  
 اس حکایت سے مولانا کا یہ مقصود ہے کہ خدا کے اوصاف اور حقیقت بیان کرنے کے  
 متعلق تمام لوگوں کا بھی حال ہے۔ حکماء اور اہل نظر جو کچھ خدا کی ذات و صفات کی نسبت کہتے  
 ہیں، وہ بھی ایسا ہی ہے، جیسا وہ چر واہ خدا کی نسبت کہہ رہا تھا۔

یہ مسئلہ علم کلام کے مہات مسائل میں سے ہے اور اسی وجہ سے علم کلام کی کتابوں میں اس کے متعلق بہت طویل بحثیں پائی جاتی ہیں لیکن افسوس ہے کہ حشو اور زوائد پر صفحہ کے صفحے سیاہ کئے ہیں، اور مخرب پر ایک دوسریں بھی مشکل سے ملتی ہیں۔

مولانا نے اس بحث کے تمام اجزاء پر لکھا ہے اور اس خوبی سے لکھا ہے کہ گویا اس راز سربرستہ کی گردھ کھول دی ہے۔

### نبوت کی حقیقت

روح کے بیان میں آگے آئے گا کہ روح کا سلسلہ ترقی اس حد تک پہنچتا ہے کہ روح انسانی اور اس اعلیٰ روح میں اس تدریج پیدا ہو جاتا ہے جس قدر روح حیوانی اور انسانی میں لیکن اس درجہ کے مراتب بھی متفاوت ہیں۔ اولیٰ طبقہ کو ولایت اور انہائی اعلیٰ طبقہ کو نبوت کہتے ہیں۔

|                                          |                                           |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| باز غیر از عقل و جان آدمی                | عام آدمیوں کی عقل اور روح کے علاوہ        |
| ہست جانے در نبی و در ولی                 | انجیاء اور اولیاء میں ایک اور روح ہوتی ہے |
| روح وحی از عقل پہنچا تر بود              | وحی کی روح عقل سے بھی زیادہ مختنی ہوتی ہے |
| کیوں کہ یہ روح عالم غیب کی چیز ہے اور یہ | زانکہ او غیب است و اوزاں سر بود           |
| عالم دوسرے سرے کا عالم ہے۔               |                                           |

### وحی کی حقیقت

ماوہ پرستوں کے نزدیک اور اک کا ذریعہ صرف حواسِ ظاہری ہیں۔ جو چیزیں حواسِ ظاہری کی مدد کا کرتے ہیں، مثلاً کلیات اور مجرد اسٹ، ان کے اور اکات کا ذریعہ بھی حواسِ عی کے محسوسات ہیں۔ ان عی محسوسات کو قوتِ دماغی خصوصیات سے مجرد کر کے کلی اور مجرد بنالیتی ہے، لیکن حضرات صوفیہ کے نزدیک انسان میں ایک اور خاص قوت ہے جو حواسِ ظاہری کے توسط کے بغیر اشیا کا اور اک کرتی ہے۔ چنانچہ مولانا فرماتے ہیں:

نئی سے ہست جز ایں چیز حس ان پانچ حواس کے سوا اور بھی حواس ہیں،

آل چو زر سرخ د ایں حسہا چوس یہ حواس تابنے کی طرح ہیں اور وہ سونے کی طرح  
حس ابدال قوت ٹلمت مے خورو حواس جسمانی کی غذا ٹلمت ہے  
اوہ حاسہ رو جانی کی غذا آفتاب حس جاں از آفتاب مے چود  
دل کا آئینہ جب صاف ہو جائے، آئینہ دل چوں شود صاف د پاک  
تو تم کو ایسی چیزیں نظر آئیں گی جو آب د خاک نقشہا بینی بروں از آب د خاک  
سے پاک ہیں۔

پس بدانی چوں کہ رتی از بدن جب تم جسم سے بری ہو جاؤ گے  
مکوش د بینی چشم مے تاند شدن تو جان لوگے کہ سامنہ اور شامہ آنکھ کا کام بھی دے  
سکتی ہیں،

فلسفی کو منکر حناہ است ظلفی جو حناہ کے واقعہ کا انکار کرتا ہے،  
از حواس انجیاہ بیگانہ است وہ انجیاہ کے حواس سے بے خبر ہے،  
پس محلن دھی گردد مکوش چاں روح کے کان دھی کا محل ہیں،  
دھی چہ بود؟ گفتن از حس نہاں وحی کسی چیز کا نام ہے؟ حس مخفی کے ذریعہ سے بولنا  
مولانا نے دھی کے وجود کو اس طرح ثابت کیا ہے کہ دنیا میں آج جس قدر علوم و فنون،  
صنائع و حرف ہیں، تعلم و تعلیم سے حاصل ہوئے ہیں اور یہ سلسلہ قدیم زمانہ سے چلا آتا ہے۔ اب  
دو صورتیں ہیں، یا یہ تعلیم کیا جائے کہ تعلم و تعلیم کا یہ سلسلہ ابتدا کی جانب کہیں ختم نہیں ہوتا، بلکہ  
اٹی غیر انہلیتی چلا جاتا ہے یا یہ فرض کیا جائے کہ یہ سلسلہ ایسے شخص پر جا کر ختم ہوتا ہے جس کو بغیر  
تعلم و تعلیم کے محض القا اور الہام کے ذریعہ سے علم حاصل ہوا ہوگا۔ ہمیں صورت میں تسلسل لازم  
آتا ہے جو حال ہے، اس لیے ضروری ہے کہ دوسری صورت تعلیم کی جائے اور اسی کا نام دھی ہے،  
چنانچہ مولانا فرماتے ہیں:

ایں نجوم د طب دھی۔ انجیاہ است عقل و حس را سوے بے سورہ کجاست  
(یہ نجوم اور طب انجیاہ کی دھی ہے)  
عقل و حس کو بے سورہ راستہ کہاں ہے)  
قابل تعلیم و فہم است ایں خود لیک صاحب دھی تعلیمش دہ

(عقل فہم اور قیم کے قابل ہے  
لیکن صاحب وحی اس کو تعلیم دیتا ہے)  
جملہ حرفت ہا یقین از وحی بود اول او، لیکن عقل او را فزود  
(تمام علوم میں وحی سے یقین حاصل ہوتا ہے  
اول تو وحی ہے لیکن عقل اس میں اضافہ کرتی ہے)

### مشاہدہ ملائکہ

وحی کا ایک طریقہ یہ ہے کہ دل میں خدا کی طرف سے القا ہوتا ہے۔ دوسرا یہ کہ قوت  
ملکوتی جسم ہو کر مشاہدہ ہوتی ہے اور پیغام الہی پہنچاتی ہے۔ مولانا نے اس کی یہ مثال دی ہے کہ  
انسان بعض وقت خواب میں دیکھتا ہے کہ کوئی شخص اس سے با تمن کر رہا ہے، حالانکہ وہ کوئی غیر  
شخص نہیں ہوتا بلکہ خود وہی انسان ہوتا ہے، لیکن خواب میں اس سے الگ نظر آتا ہے، چنانچہ دفتر  
سوم میں فرماتے ہیں۔

چیز دیگر ماند اما گفتہش یا تو روح القدس گوید نے منش  
نے تو گوئی ہم بگوش خویشتمن بے من و بے غیر، اے من ہم تو من  
ہچو آں وقعت کہ خواب اندر روی تو ز پیش خود بہ پیش خود شوی  
بشنوی از خویش و پندراری فلاں با تو اندر خواب گفت ست آں نہاں  
مولانا عبدالعلی بحرالعلوم ان اشعار کی شرح میں لکھتے ہیں۔

پس جریل کہ مشہود رسول علیہ السلام تو جریل جوانبیاء علیہم السلام کو نظر آتے  
ست و وحی ام جانب حق سمجھانہ ہیں اور خدا کی طرف سے وحی لاتے ہیں  
میر ساند آں حقیقت جرمیلیہ است وہ حقیقت جرمیلیہ ہے، جوانبیاء کی قوتون  
کہ قوتے از قوائے رسول بود متصور شدہ  
در عالم مثال بہ صوتے کہ مکنون بود  
در رسول مشہود می شود، رسول می گردد  
و پیغام حق میر ساند، پس رسول مستفیض  
از خود اند، نہ از دیگرے، پس ہرچہ  
کہ رسول مشاہدہ می کنند مخزون تھا۔

ای طرح عزرا نئل جو موت کے وقت مردہ  
کو نظر آتے ہیں، وہ حقیقت عزرا نیلیہ ہے  
جو مردہ کے قواہ میں سے ایک قوت ہے  
وہی صورت بن کر عالم بزرخ میں مردہ  
کو نظر آتی ہے، اور یہ صورت بھی  
مردہ میں پہلے ہی سے تھی تھی اور  
قرآن مجید کی اس آیت قل یتوفاکم  
ای کی طرف اشارہ ہے یعنی کہہ دے  
اے محمد ﷺ کہ وہ  
ملک الموت تھا ری جان نکالتا ہے  
جو تم پر متعین کیا گیا ہے یعنی تم ہی  
میں ایک قوت ہے، مخلصہ اور  
قویٰ کے، اور قبر میں جو منکر و نکیر نظر  
نکیر مشہود خواہند شد از ہمیں قبیل است آئیں گے، وہ بھی اسی حکم کی بات ہے۔

مولانا عبدالعلی بحر العلوم نے اس تقریر کے خاتمہ میں شیخ محبی الدین کی یہ عبارت 'فصوص  
الحکم' سے نقل کی ہے۔

جب کسی صاحب کشف کو کوئی صورت  
نظر آئے جو ایسے معارف و علوم القا  
کرتی ہے، جو پہلے اس کو حاصل  
نہ تھے، تو یہ خود اس کی صورت ہے  
اس نے اپنے ہی نفس کے درخت  
سے میڑہ توڑا ہے۔

در خزانہ جناب ایشان بود۔ پھنسنیں  
عزرا نئل کہ بوقت موت مشہود می شوند  
میت را آں ہمیں حقیقت عزرا نیلیہ  
است کہ قوتے از قوائے میت است  
کہ متصور شدہ صورت در عالم بزرخ  
مشہود می شود میت را و ایں صورت  
ہم مکنون بود در میت و پ ایں  
مشیرست قول اللہ تعالیٰ قل یتوفاکم  
ملک الموت الذی و کل بکم  
گواؤے محمد صلی اللہ علیہ وسلم وفات می  
دہد شمارا آں ملک الموت کہ پرورد کردہ  
شده است بہ شہ، یعنی در شاست  
قوت از قوائے شما شده و در قبر کہ منکر و  
نکیر مشہود خواہند شد از ہمیں قبیل است آئیں گے، وہ بھی اسی حکم کی بات ہے۔

فای صاحب کشف شاهد  
صورة تلقى اليه مالم يكن  
عندہ من المعرف و تمنحه مالم  
يكن مثل ذلك فی يده فتاك  
الصورة عينه لا غيره فمن  
شجرة نفسه جنى شمرة غرسه

## نبوت کی تصدیق

اس بنا پر یہ قوی شبه پیدا ہوتا ہے کہ جب یہ حالت ہے تو آخر نبی اور حنفی میں تمیز کا کیا ذریعہ ہے؟ کیوں کہ کہا جاسکتا ہے کہ نبی کے دل میں جو مفہامیں القا ہوتے ہیں، وہ خدا کی طرف سے ہوتے ہیں اور حنفی کے دل میں شیطان کی طرف سے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ جس طرح میشے اور کھاری پانی کے پہچانے کا ذریعہ صرف قوتِ ذاتِ اللہ ہے، اسی طرح نبوت کی تمیز کا ذریعہ صرف دجالان صحیح اور ذوقِ سليم ہے۔

|                                              |                                                              |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| جز کہ صاحبِ ذوق کے سوا اور کون پہچان سکتا ہے | صاحبِ ذوقِ شناسد بیاب                                        |
| اوشناسد آب خوش از شور آب                     | وہی تمیز کر سکتا ہے کہ یہ پانی میٹھا ہے اور یہ کھارا         |
| جز کہ صاحبِ شوقِ بشناسد طعوم                 | صاحبِ ذوق کے سوا مزے کی تمیز اور کون کر سکتا ہے              |
| شہد را ۱ خورده کے دانی زmom                  | جب تک شہد کو نہ کھاؤ mom اور شہد میں کیوں کر تمیز کر سکتے ہو |

|                                |                                           |
|--------------------------------|-------------------------------------------|
| سحر را با مجرہ کر دہ قیاس کیا  | اس نے سحر کو مجرہ پر قیاس کیا             |
| ہر دو را بر مکر پندار د اساس   | اور یہ سمجھا کہ دونوں کی بنیاد فریب پر ہے |
| زد قلب و زد نیکو در عیار       | تم کھوئے اور کمرے روپیہ کو                |
| نبے محک هر گز نہ دانی ز اعتبار | کسوٹی کے بغیر تمیز نہیں کر سکتے           |
| ہر کرا در جان خدا بند محک      | خدانے جس کی طبیعت میں کسوٹی رکھی ہے       |
| ہر یقین را پاز داند او ز شک    | وہی یقین اور شک میں تمیز کر سکتا ہے       |
| چوں شود از رنخ و علمت دل سليم  | جب آدمی کے دل میں بیماری نہیں ہوتی        |
| طم صدق و کذب را باشد علیم      | تو وہ صدق اور کذب کے مزے کو پہچان لیتا ہے |

مجنوہ

مجزہ کے متعلق تین امر بحث طلب ہیں:

- ۱۔ خرق عادت ممکن ہے یا نہیں۔
- ۲۔ مجزہ شرط نبوت ہے یا نہیں۔

۳۔ مجذہ سے نبوت کی تصدیق ہوتی ہے یا نہیں۔

### پہلی بحث

امام رازی نے تفسیر کبیر اور مطالب عالیہ میں لکھا ہے کہ خرق عادت کے متعلق تین رائیں ہیں۔ حکماء کا مذہب ہے کہ کسی حالت میں ممکن نہیں۔ اشاعرہ کہتے ہیں کہ ہر وقت ممکن ہے۔ یہ نزاع اصل میں اس بنا پر ہے کہ حکماء کے نزدیک کائنات میں علت و معلول کا سلسلہ قائم ہے اور معلول کبھی علت سے مختلف نہیں ہو سکتا۔ اشاعرہ کے نزدیک کوئی چیز کسی کی علت نہیں، نہ کسی شے میں کوئی خاصہ اور تاثیر ہے۔

معزلہ کا مذہب ہے کہ خرق عادت کبھی کبھی اتفاقیہ وقوع میں آتی ہے۔

مولانا کا مذہب بظاہر معزلہ کے موافق معلوم ہوتا ہے، چنانچہ فرماتے ہیں۔

سنتے بہاد و اسباب و طرق طالبیں را ذیرو ایں ازرق تتن  
(اس نیلے آسان کے نیچے طالبیں کے لیے سنت اور طریقے ایجاد کرو)  
بیشتر احوال، بر سنت روو گاہ قدرت، خارقی سنت شود  
(دنیا کے اکثر مذہلات اس سنت کے مطابق ہوتے ہیں)  
سنت و عادت نہادہ بازہ باز کرده خرق عادت مجذہ  
(سنت و عادت کو مستقل رکھا ہے اور خرق عادت مجذہ)

اے گرفار سبب، بیرون پر لیک عزل آں سبب غل مبر  
(اے سبب کے قیدی باہر سنت کل اور اس سبب کو مزدہ سنت بھج)

ہرچہ خواہد از سبب آورو قدرت مطلق سہما بر درد  
(جو رو چاہتا ہے وہ ہو جاتا ہے اور قدرت اس کے اسباب بھی جھیکا کر دیتی ہے)

لیک اغلب بر سبب راند نفاد  
(یہیں عام طور پر کام اسباب سے انجام پاتے ہیں تاکہ طالب یہ جان لے کر سے جتو کر لے)

چوں سبب نہد چہ رو جو یہ مرید  
(اگر سبب نہ ہو تو مرید کس طرح راہ ڈھونڈے جب تک بندہ ہوں گے اس کے مذہب بھی نہ لہر جاتے ہیں)

مولانا نے ایک معتدل طریقہ اختیار کیا۔ وہ اشعارہ کے برخلاف اس بات کے قائل ہیں کہ عالم میں ایک قانون قدرت اور ایک سلسلہ انتظام ہے اور اگر یہ نہ ہو تو انسان کی کام کے لیے کوئی کوشش اور تدبیر نہ کر سکے، کیوں کہ جب یہ معلوم ہے کہ کوئی چیز کسی کی عملت نہیں، تو کسی کام کے اسباب اور عملت کی تلاش کیوں ہو گی۔

چوں سبب نہ بود چہ رہ جو یہ مرید سبب سبب در راہ می آیہ پدید  
جب سبب نہ ہو تو مرید کس طرح راہ ڈھونڈے اور جب راہ چلتا ہے تو سبب بھی خاہر ہوتے ہیں لیکن اس کے ساتھ یہ بھی سمجھنا چاہیے کہ خدا کے تمام قانون قدرت کا احاطہ نہیں ہو چکا ہے۔ جن چیزوں کو تم اسباب سمجھ رہے ہو، ممکن ہے کہ ایک ایسا قانون قدرت ثابت ہو جس کے سامنے یہ تمام سلسلہ اسباب غلط ہو جائے۔

اے گرفتار سبب ہمروں پر لیک۔ عزل آں سبب ظن مبر  
(اے سبب کے گرفتار باہر مت لکل  
اور سبب کو مزدیل مت سمجھ)  
ہر چہ خواہد از سبب آورد قدرت مطلق سمجھا بردود  
(جو وہ چاہتا ہے وہ ہو جاتا ہے)

### مجزہ دلیل نبوت ہے یا نہیں

اوپر گزر چکا کہ مولانا کے نزدیک نبوت کی تصدیق کے لیے مجزہ شرط نہیں۔ جس کے دل میں ایمان کا مزہ ہوتا ہے، پیغمبر کی صورت اور اس کی باتیں اس کے حق میں مجزہ کا کام دیتی ہیں۔ در دل ہر کس کہ از دانش مزہ است روئے و آواز پیغمبر مجزہ است لیکن مولانا نے اسی پر قناعت نہیں کی، بلکہ صاف صاف تصریح کی کہ مجزہ ایمان کا سبب نہیں ہوتا اور اس سے ایمان بھی پیدا ہوتا ہے، تو جری ایمان پیدا ہوتا ہے، نہ ذوقی، چنانچہ فرماتے ہیں:

موجب ایمان باشد مجزات مجزات ایمان کا سبب نہیں ہوتے  
بوئے جنیت کند جذب صفات جنیت کی بومفات کو جذب کرتی ہے  
مجزات از بہر قدر دشمن است مجزے اس لیے ہوتے ہیں کہ دشمن دب جائیں

بُوئے جنیت سوئے دل بُردن است لیکن جنیت کی بُواس غرض کے لیے ہے کہ دل  
تک پہنچ جائے

قبر گردد دشمن اما دوست نے دشمن دب جاتا ہے، لیکن دوست نہیں ہوتا  
دوست کے گردد پہ بستہ گرد نے وہ شخص بھلا دوست کیا ہو گا جو گردن پکڑ کر لایا گیا ہے  
مولانا نے اس بحث میں ایک اور دلیل نکتہ کی طرف اشارہ کیا ہے۔ خدا جب یہ چاہتا  
ہے کہ غیر پر لوگ ایمان لا سیں تو یہ زیادہ آسان اور زیادہ دل نشین طریقہ ہے کہ بھائے جمادات  
کے خود لوگوں کے دلوں کو متاثر کر دے کہ وہ ایمان قبول کر لیں اور یہی اصلی مجزہ کہا جاسکتا ہے۔  
مولانا اس نکتہ کو ان الفاظ میں ادا کرتے ہیں۔

مجزہ کاں بر جمادات کرد اثر یا عصاء یا بحر یا شق اقر  
(مجزہ جمادات میں اثر کرتا ہے  
چاہے عصاء ہو یا دریا یا شق اقر)

متصل گردد پہ پنپاں رابطہ  
اں سے جوغلی ہے مستقل رابطہ ہو سکتا ہے  
(اگر اس کا اثر جان پر ہو تو

بر جمادات آں اثر عاریہ است  
(جماعات پر اس کا اثر زائل ہو جاتا ہے  
چکن روح پر اس کا اثر مستقل رہتا ہے)

تاز ازاں جامد اثر کیرد ضمیر  
جذرا ناں بے ہیولائے خیر  
(اگر ضمیر اس جامد کا اثر قبول کر لے تو

بر ضمیر ایمان طالب چوں لی حیات  
(طالب کی ایمان پر بھروات کا اثر  
ایسا ہنا ہے مجھے جیات نہیں)

آخر شعر میں مجزہ کی اصل حقیقت بتائی ہے یعنی غیر کاروچانی اثر خود طالب کی روح پر  
پڑتا ہے، کسی واسطہ اور ذریعہ کی ضرورت نہیں ہوتی۔

## روح

اس قدر عموماً مسلم ہے کہ یہ مسئلہ عقائد کا سب سے اہم مسئلہ ہے۔ عام لوگوں کے  
نزدیک اس کی اہمیت معاد کے عقیدہ کے لحاظ سے ہے کیوں کہ اگر روح کا وجود نہ تسلیم کیا

جائے تو معاد کا اثبات نہیں ہو سکتا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ مسئلہ کل نظام مذہبی کی بنیاد ہے۔ وجود باری لطم کائنات، نبوت، عقاب و ثواب، ان تمام مسائل کا اذعان روح ہی کی حقیقت پر غور کرنے سے ہو سکتا ہے۔ اسی بناء پر مولانا نے اس مسئلہ پر بہت زیادہ زور دیا ہے اور بار بار مختلف موقعوں پر روح کی حقیقت، حالت اور خواص سے بحث کی ہے۔ روح کے متعلق اہل علم کی رائیں نہایت مختلف ہیں۔ ہمائے طبعین اور جالینوس و فیثاغورث کا یہ مذہب ہے کہ روح کوئی جدا گانہ چیز نہیں، بلکہ ترکیب عناصر سے جو خاص مزانج پیدا ہوتا ہے، اسی کا نام روح ہے۔

تعجب یہ ہے کہ ہمارے علمائے متكلمین کا بھی بھی مذہب ہے، اسی بناء پر وہ اس بات کے بھی قائل ہیں کہ انسان جب مرتا ہے تو روح بھی فتا ہو جاتی ہے۔ متكلمین اور طبعین میں صرف یہ فرق ہے کہ طبعین کے نزدیک انسان کا یہیں تک خاتمه ہے، لیکن متكلمین کے نزدیک خدا قیامت میں اسی جسم کو دوبارہ پیدا کرے گا اور اس میں نئے سرے سے روح پھونکے گا۔ افلاطون اور دیگر حکماء کا یہ مذہب ہے کہ روح ایک جوہر مستقل ہے، جو بدن سے بطور آله کے کام لیتا ہے۔ بدن کے فنا ہونے سے اس کی ذات میں کوئی نقصان نہیں آتا، البتہ آله کے نہ ہونے سے جو کام وہ کرتا تھا، وہ زک جاتا ہے۔ بوعلی سینا، امام غزالی اور صوفیہ اور ہمائے اسلام کا بھی مذہب ہے اور مولانا روم بھی اسی کے قائل ہیں۔

اس قدر بدینہی ہے کہ عالم میں جو چیزیں موجود ہیں، ان میں بے انتہا فرق مراتب پایا جاتا ہے۔ سب سے کم تر درجہ عناصر کا ہے یعنی وہ چیزیں جن میں کسی قسم کی ترکیب نہیں اور اس لیے ان میں دست قدرت اپنی صناعیاں نہیں دکھا سکتا۔ اس طبقہ کو جماد کہتے ہیں۔ اس کے بعد ترکیب شروع ہوتی ہے اور بھی عالم فطرت کی ترقیوں کی پہلی منزل ہے۔ ترکیبوں کا ابتدائی درجہ بنا تات ہیں۔ بنا تات کے ہزاروں لاکھوں اقسام ہیں اور ان میں فطرت کی ہزاروں عجیب و غریب صنعت گریاں نظر آتی ہیں۔ تاہم ان میں چوں کہ اور اک کا شائنبہ نہیں، وہ ایک خاص درجہ سے آگے نہیں بڑھ سکتے۔ بنا تات کے بعد حیوانات کا درجہ ہے جس کی صفت ممیزہ اور اک ہے اور نہیں سے روحا نیت کی ابتداء ہے۔ روح کے گو اور

بہت سے اوصاف ہیں، جن کی وجہ سے وہ اور وہ سے ممتاز ہے، لیکن سب سے ہذا خاصہ اور اک ہے، اس لیے روح درحقیقت اور اک ہی کا نام ہے اور چونکہ اور اک کے مراتب میں فرق ہے، اس لیے مولانا کی رائے کے موافق روحانیت کی مخلک ہے۔ جو بعض افراد میں کم اور بعض میں زیادہ اور بعض میں اس سے زیادہ ہے، جس طرح سفیدی و سیاہی کہ بعض افراد میں کم اور بعض میں زیادہ پائی جاتی ہے، چنانچہ فرماتے ہیں۔

جان چہ ہاشد؟ باخبر از خبر دشتر جان و روح کس چیز کا نام ہے، اس چیز کا شاد از احسان و گریاں از ضرر جو خبر دشتر کو جانتی ہے،

جب جان کی ماہیت اور اک تھہری  
تو جس کو زیادہ اہم ہے، اس میں زیادہ جان ہے  
جان کا انتقام جب اور اک تھہرا  
تو جو زیادہ اور اک رکھتا ہے اس کی جان زیادہ  
قوی ہے

روح را تائیر اور اک ہے۔

اس لیے جس میں یہ زیادہ ہو وہ خدائی آدمی ہے  
روح اور اک کے سوا اور کوئی چیز نہیں،  
اس لیے جس میں اور اک زیادہ ہے اس میں  
روح بھی زیادہ ہے

ہماری جان حیوان سے زیادہ ہے  
کیوں؟ اس لیے کہ وہ زیادہ اور اک رکھتی ہے  
پھر ہماری جان سے زیادہ ملائکہ کی جان ہے  
جو حق مشترک سے بری ہے  
خدائی عقل بے جہت ہے

جان ما از جان حیوال بیشتر  
از چہ رو؟ زال کو فزوں دار د خبر  
پس فزوں از جان ما جان ملک  
کو منزہ شد دھی مشترک  
بے جہت دال عقل علام الہیاں

عقل تراز عقل و جان تراز جان وہ عقل سے بڑھ کر عقل اور جان سے بڑھ کر جان ہے۔

روح اگرچہ تمام حیوانات میں پائی جاتی ہے اور اگرچہ حیوانات کے مختلف انواع میں اس کے مراتب نہایت متفاوت ہیں، تاہم حیوانات میں جور روح ہے، وہ ترقی کی ایک خاص حد سے آگئے نہیں بڑھ سکتی۔ اس حد کو روح حیوانی کہتے ہیں۔ اس سے آگے جو درجہ ہے وہ روح انسانی ہے۔

غیر فہم و جان کہ درگاؤ خاست آدمی را عقل و جان دیگر است (اے اور گدھے میں جو عقل ہے وہ اس کے علاوہ ہے جو آدمی کے اندر عقل ہے)

اس روح کے خواص اور اوصاف مولانا کے فلسفہ کے مطابق یہ ہیں:

۱۔ وہ ایک جو ہر مجرد اور جسمانیت سے بالکل بہری ہے۔ اس کا تعلق جسم سے نہیں، بلکہ اس روح حیوانی سے ہے جو انسان میں موجود ہے۔ یہ تعلق اس قسم کا ہے جس طرح آناتاب کا آئینہ سے۔ آناتاب اپنی جگہ موجود ہے لیکن اس کا عکس آئینہ پر پڑتا ہے اور اس کو روشن کر دیتا ہے۔ اسی طرح روح عالم ملکوت میں ہے۔ اس کا پرتو روح حیوانی پر پڑتا ہے اور اس کی وجہ سے انسان عجیب و غریب ٹوائے کا مظہر ہن جاتا ہے۔

۲۔ روح کی ترقی کے مراتب سلسلہ بہ سلسلہ بڑھتے جاتے ہیں یہاں تک کہ اس کا ایک ایسا درجہ آتا ہے جو عام روح انسانی سے اسی قدر بالاتر ہے جس قدر انسانی روح حیوانی روح سے بھی درجہ نبوت کا ہے۔

۳۔ جس طرح انسان کا جسم جو کام کرتا ہے، اسی وجہ سے کرتا ہے کہ اس پر روح کا پرتو ہے۔ اسی طرح روح پر عالم قدس کا پرتو ہے۔

ماصل یہ ہے کہ روح ایک جو ہر مجرد ہے اور انسان میں جو روح حیوانی ہے (جس کو جان بھی کہتے ہیں) یہ اس کے کام کرنے کا ایک آلہ ہے۔ جس طرح کار بیگر آلہ کے بغیر کام نہیں کر سکتا، روح بھی اس روح حیوانی کے بغیر کام نہیں کر سکتی، لیکن فی نفسہ وہ بالکل ایک جہاگانہ ہے اور چوں کہ وہ جو ہر مجرد ہے، یعنی نہ مادہ ہے نہ مادہ سے مرکب ہے، اس لیے اس کو نہ

نہیں۔ انسان دراصل اسی روح کا نام ہے اور یہ جسم اور روح حیوانی اس کا قلب ہے۔

### محاو

عقلائد کا یہ اہم ترین مسئلہ ہے اور حقیقت یہ ہے کہ اگر یہ اعتقاد دل سے انٹھ جائے کہ معاصر اور افعال بد پر کبھی نہ کبھی کسی جسم کا مواخذہ ضرور ہو گا، تو تمام دنیا میں اخلاق کا جو پا یہ ہے دفعہ اپنے درجہ سے گر جائے گا، لیکن ایسا اہم مسئلہ علم کلام کی تمام موجودہ کتابوں میں جس طرح ثابت کیا جاتا ہے اس سے یقین کا پیدا ہونا ایک طرف فطری وجدان میں بھی ضعف آ جاتا ہے۔

تمام مسلمین کا دھنگی ہے کہ روح کوئی مستقل چیز نہیں۔ جسم کی ترکیب سے جو خاص مزاج پیدا ہوتا ہے اسی کا نام روح ہے، اسی لیے جب وہ مزاج فنا ہو گیا تو روح بھی فنا ہو گئی، (مادہیں کا بھی سمجھی مذہب ہے) لیکن قیامت میں خدا اسی جسم کو دوبارہ زندہ کرے گا اور اسی کے ساتھ روح بھی پیدا ہو گی۔ یہ تصریح شریعت میں کہیں منعوں نہیں لیکن مسلمین نے اس پر اس قدر زور دیا ہے کہ اس کے لیے اعادہ معدوم کو بھی جائز ثابت کیا یعنی یہ کہ ایک شے جو معدوم ہو گئی، بعضہ تمام الہی خصوصیات کے ساتھ پھر پیدا ہو سکتی ہے۔ مسلمین کے برخلاف مولانا نے اس مسئلہ کی اس طرح تصریح کی کہ روح جسم سے جدا گانہ ایک جو ہر نورانی ہے اور جسم کے فنا ہونے سے اس پر صرف اس قدر اثر پڑتا ہے، ہتنا ایک کاریگر پر ایک خاص آله کے جاتے رہنے سے۔ چنانچہ یہ بحث پر تفصیل گز رکھی، اور جب یہ ثابت ہے کہ روح فنا نہیں ہوتی تو معاو کے ثابت کرنے کے لیے نہ اعادہ معدوم کے دوے کی ضرورت ہے، نہ احیائے موقع کی۔

حاصل یہ ہے کہ اخلاقی حیثیت سے تو معاو کی ضرورت سے کسی کو انکار نہیں ہو سکتا۔ ملکوں جو کچھ ہے یہ ہے کہ بظاہر یہ نہایت بعید معلوم ہوتا ہے کہ انسان جب مر کر مرنگی جائے تو پھر اس کو دوبارہ زندگی حاصل ہو۔ مولانا نے اس استبعاد کو تمثیلوں اور تشبیہوں سے رفع کیا ہے۔ محر خیام نے ایک ربانی میں لطیفہ کے طور پر معاو سے انکار کیا تھا اور کہا تھا کہ انسان کوئی گھاس نہیں ہے کہ ایک دفعہ کاٹ ڈالی جائے تو پھر اُگ آئے۔ مولانا اس کا جواب اُسی اعذار

بیان میں دیتے ہیں۔

کدام دانہ فرورفت در زمین کہ نہ رست چہاپہ دانہ انسانت ایں گماں باشد یہ استدلال اگرچہ بظاہر ایک لطیفہ ہے لیکن دراصل علمی استدلال ہے چنانچہ تفصیل آجے آتی ہے، مولانا نے معاد کے استبعاد کو اس طریقہ سے رفع کیا کہ انسان پہلے جماد تھا، جماد سے نبات ہوا، نبات سے حیوان ہوا، حیوان سے انسان ہوا۔

آمدہ اول پہ اقیم جماد از جمادی در نباتی او فقاد سالہا اندر نباتی عمر کرد وز جمادی یاد ناورد از نبرد وز نباتی چو بہ حیوان او فقاد نامش حال نباتی یاد ہم چنیں اقیم تا اقیم رفت تاشد اکنوں عاقل و دانا و زفت عقلہائے اوپیش یاد نیست ہم ازیں عقلش تحول کردنی ست گرچہ خفتہ گشت و ناسی شد زپیش کے گزارندش دراں نیان خویش باز ازاں خواہش بہ بیداری سخن کے کند بر حالت خود ریختند ترجمہ: پہلے جان اقیم تصادمات میں آتی ہے پھر جمادات سے نباتات میں سالوں نبات میں رہتی اور جمادات کو بھول جاتی ہے اور جمادات سے حیوان میں آتی ہے پھر نباتات کی اس کو یاد باتی نہیں رہتی اس طرح ایک اقیم سے دوسرے اقیم میں جاتی ہے حتیٰ کہ آج کی طرح عاقل و دانا ہو جاتی ہے

اس کو ابتدائی عمل تو یاد نہیں ہے اور وہ اس عمل سے بھی تحویل کرتی ہے اگرچہ وہ خفتہ ہے اور شروع سے بھول کی فکار ہے لیکن اس کو اس نیان خویش میں کون چھوڑتا ہے

اس خیند سے اس کو پھر بیداری میں لاتے ہیں تاکہ وہ اپنی حالت پر پھر غور کرے۔ انسان کی خلقت کے یہ انقلابات نہ ہما اور حکمة دنوں طرح سے ثابت ہیں۔ قرآن مجید میں ہے۔

وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَالَةٍ مِّنْ طِينٍ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نَطْفَةً فِي قَرَارٍ  
مَكِينٍ. ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلْقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مَضْعَةً فَخَلَقْنَا الْمَضْعَةَ عَظَاماً  
فَكَسَوْنَا الْعَظَامَ لِحَمَامَثَ إِنْشَانَاهُ خَلْقَآآخَرَ.

(اور بے شک ہم نے انسان کو خلاصہ خاک سے پیدا کیا، پھر ہم نے اس کو  
ایک معین مقام میں نطفہ بنایا، پھر ہم نے نطفہ کو خون کی پیچلی بنائی، پھر اس کو  
گوشت کا تصریح بنایا، پھر ہڈیاں بنائیں پھر ہڈیوں پر گوشت چڑھایا، پھر ہم  
نے اس کو دوسری مخلوق بنایا۔ یعنی حیوان سے بالاتر)

فلسفہ حال کے موافق بھی یہ ترتیب صحیح ہے۔ ڈارون کی تحریری کے موافق انسان پر  
جہادی، نباتی، حیوانی سب حالتیں گزرا ہیں، صرف یہ فرق ہے کہ ڈارون روح انسانی کا قاتل  
نہیں۔ اس بنابر وہ انسان کو الگ مخلوق نہیں سمجھتا، بلکہ حیوانات ہی کی ایک نوع خیال کرتا ہے،  
جس طرح گھوڑا، ہاتھی، شیر، بندروں غیرہ۔

بہر حال جب یہ ثابت ہوا کہ انسان پہلے جہاد تھا، جہادیت کے فنا ہونے کے بعد نہات  
ہوا اور نباتیت کے فنا ہونے کے بعد حیوان، تو اس میں کوئی استبعاد نہیں معلوم ہوتا کہ یہ حالت بھی  
فنا ہو کر کوئی اور عمدہ حالت پیدا ہو اور اسی کا نام دوسری زندگی یا معاد یا قیامت ہے۔ کسی چیز کے فنا  
ہونے کے یہ معنی نہیں کہ وہ سرے سے معدوم ہو جائے، بلکہ ایک ادنیٰ حالت سے اعلیٰ کی طرف  
ترقی کرنے کے لیے ضرور ہے کہ موجودہ صورت فنا ہو جائے۔ مولانا نے نہایت تفصیل اور بسط  
سے اس مسئلہ کو بیان کیا ہے کہ ترقی کے عجیب و غریب مدارج کے لیے فنا اور نیستی ضرور ہے۔  
پہلے اس کو نہایت عام نہم مثالوں میں بیان کیا ہے، چنانچہ فرماتے ہیں۔

لوح را اول بشوید بے دقف نادان پہلے جختی کو دھوتا ہے  
آنکھی بروے نویسد او حروف تب اس پر حرف لکھتا ہے  
وقت شستن لوح را باید شناخت جختی کے دھونے کے وقت یہ کچھ لینا چاہیے  
کہ مر آں را دفترے خواہند ساخت کہ اس کو ایک دفتر بنائیں گے  
چوں اس اس خاتہ تو الگہم جب نئے مکان کی بنیاد ڈالتے ہیں

اویں بنیاد را برے کند  
گل بر آرند اول از قدر زمیں  
تابہ آخر برکشی مائے معین  
کاغذے جوید که آں بنو شہ نیست  
ثُمَّ کارو موضعے که کند نیست  
تو چہلی بنیاد کو کھود کر گردیتے ہیں  
پہلے زمین سے مٹی نکلتے ہیں  
تب صاف پانی لکھتا ہے  
لکھنے کے لیے سادہ کاغذ ٹلاش کیا جاتا ہے  
چ اس زمین میں ڈالا جاتا ہے جو بن بوئی  
ہوتی ہے

ہستی اندر نیستی بتوان نمود  
مال داراں بر فقیر آرند جود  
دولت مند لوگ فقیروں پر سخاوت کا  
استعمال کرتے ہیں۔

ان عام فہم مثالوں کے بعد مولانا نے فطرت کے سلسلہ سے استدلال کیا ہے، چنانچہ  
فرماتے ہیں۔

تو ازاں روزے کہ در ہست آمدی  
ہستی یا خاک یا بادی بدی  
گر بدیاں حالت ترا بودے بقا  
کے رسیدے مر ترا ایں ارتقا  
از مہذل ہستی اول نماد  
ہستی دیگر بجائے او نشاد  
ہم نچیں تا صد ہزاراں ہستہ  
بعد یک دیگر، دوم بد ز ابتدا  
ایں بقاہا از فنا با یافته  
از فنا پس رو چہا بر تافته  
زاں فنا با چہ زیاں بودت کہ تا  
بر ■ چہیدہ اے بے نوا

تم جس دن سے کہ وجود میں آئے  
پہلے آگ یا خاک یا ہوا تھے،  
اگر تمہاری دعیٰ حالت قائم رہتی  
تو یہ ترقی کیوں کر نصیب ہو سکتی  
بدلے والے نے پہلی ہستی بدل دی  
اور اس کی جگہ دوسری ہستی قائم کر دی  
ای طرح ہزاروں ہستیاں بدلتی چلی جائیں گی  
یکے بعد دیگرے اور تجھلی پہلی سے بہرہ گی  
یہ بقا تم نے فنا کے بعد حاصل کی ہے  
پھر فنا سے کیوں جی چہارتے ہو  
آن فناوں سے تم کو کیا تقصیان پہنچا  
جواب بقا سے چھٹے جاتے ہو

چوں دوم از اولیت بہترست  
 پس فنا جوئے و مبدل را پرست  
 صد هزاراں حشر دیدی اے عنود  
 تاکنون ہر لمحہ از بد و وجود  
 از جمادی بے خبر سوے نما  
 وز نما سوئے حیات و انتلا  
 باز سوئے عمل و تیزات خوش  
 باز سوئے خارج ایں بیچ و دش  
 در فنا ہا ایں بقاہا دیدہ  
 بر بقاۓ جسم چوں چسیدہ  
 تازہ می گیرد کہن برا سے سپار  
 کہ ہر اسالت فزو نست از نہ پار  
 ایک فرقہ اس بات کا قائل ہے کہ عالم کے پیدا کرنے سے کوئی آئندہ غرض ہے۔ بلکہ  
 عالم اپنی غرض خود آپ ہے۔ مولانا نے اس خیال کو نہایت خوبی سے باطل کیا ہے۔ ان کا  
 استدلال اس قدر مسلم ہے کہ سلسلہ کائنات میں ایک خاص ترتیب اور نظام پایا جاتا ہے۔  
 مگر نبی بنی تو تقدیر ۔ قدر ۔ در عاصر گوش ۔ جوش ۔ عمر  
 آتاب ۔ ماہ ۔ دوگا ۔ و خراس ۔ گردے گردہ ۔ مے دارند پاس  
 اخڑاں ہم خانہ خانہ سے رومند ۔ مرکب ہر سعد و محنت سے شوند  
 ابر راہم تازیانہ آنھیں میزند کہ ہاں چیزیں رونے چیزیں  
 برفلاب داوی بہار، ایں سوبار گوٹھاں سے دہد کہ گوش دار  
 ترجمہ: (اگر تم تقدیر کو نہیں دیکھ سکتے تو عاصر میں غور کر دا اور ان کا جوش دیکھو  
 چاند و سورج کو دیکھو کس طرح چاروں طرف گھوستے ہیں  
 ستاروں کو دیکھو کہ خانہ خانہ جاتے ہیں اور سعد و محنت بنتے ہیں

ان کے راستوں میں آتشیں کوڑے بر سائے جاتے ہیں کہ اس طرف چلو اور اس طرف  
مت چلو

اس دادی پر برسو اور اس دادی پر مت برسو  
اس طرح گوش مالی کی جاتی ہے کہ وہ ہر وقت (حیان رکھیں)

اس بات کے ثابت ہونے کے بعد کہ عالم میں ایک خاص سلسلہ اور نظام ہے، قطعاً  
لازم آتا ہے کہ اس کا کوئی صانع ہو اور صانع بھی ایسا جو میراور منتظم ہو، اور جب یہ ثابت ہوا کہ  
عالم ایک صانع میراور کافی ہے تو یہ ناممکن ہے کہ وہ اپنی غرض آپ ہو، کیوں کہ کوئی کام اپنی غرض  
آپ نہیں ہوتا۔

|                            |                                                                |
|----------------------------|----------------------------------------------------------------|
| لیچ نقاشے نگارو، زین نقش   | کیا کوئی نقاش کوئی عمدہ نقش نگار                               |
| بہر میں لفغ، بہر میں نقش   | بغیر کسی فائدہ کے صرف اس لیے سخنپے گا کہ وہ عمدہ نقش و نگار ہے |
| بلکہ بہر تہماں و کہاں      | بلکہ وہ نقش و نگار، اس غرض سے بنایا ہو گا                      |
| کہ فرجہ دارہند از اندہاں   | کہ مہماں وغیرہ لطف اخہائیں اور غم سے چھوٹیں                    |
| لیچ کوزہ گر کوزے کو        | کیا کوئی کوزہ گر کوزے کے                                       |
| بہر میں کوزہ؟ نے از بہر آب | صرف کوزہ کے لیے بنائے گا، نہیں پانی کے لیے بنائے گا،           |
| لیچ کاسہ گر کند کا س تمام  | کیا کوئی شخص اس غرض سے پیالہ بنائے گا کہ                       |
| بہر میں کاسہ؟ نے بہر طعام  | وہ پیالہ ہے، نہیں بلکہ کھانے کے لیے بنائے گا                   |
| لیچ خطاطے نو سد خط پہ فن   | کیا کوئی لکھنے والا کوئی تحریر محن تحریر کی غرض سے لکھے گا     |
| بہر میں خط؟ نہ بہر خواندن  | نہیں بلکہ پڑھنے کے لیے لکھے گا                                 |
| عقدے بہر میں خود نبود      | دنیا میں کوئی معاملہ اپنے لیے آپ نہیں کیا جاتا                 |
| بلکہ از بہر مقام رنج و سود | بلکہ اس غرض سے کیا جاتا ہے کہ اس سے کوئی فائدہ ہو              |
| نبود منکرے گر بگری         | کوئی شخص کسی پر صرف اعتراض کی غرض سے                           |
| منکری اش بہر میں منکری     | اعتراض نہیں کرتا                                               |
| مل برائے قہر خصم اند رحد   | بلکہ یا تو یہ غرض ہوتی ہے کہ حریف مغلوب ہو جائے                |

یا فزونی جستن و اظہار خود      یا اپنا فخر و نمود مقصود ہوتا ہے  
 پس نقوش آسمان و ہم زمیں      تو یہ حکمت کے خلاف ہے کہ  
 نیست حکمت کہ بود بہر ہمیں      آسمان اور زمین کے نقوش آپ اپنے لئے ہوں

### جبر و قدر

عقلائد کے سائل اکثر ایتے ہیں کہ ان میں جو کچھ دقت اور اشکال ہے، وہ مذہبی اصول کے لحاظ سے ہے، ورنہ اگر مذہب کا لحاظ نہ رکھا جائے تو آسانی سے اس کا فیصلہ ہو سکتا ہے، کیوں کہ اگر اس کا ثبوتی پہلو مشکل ہوگا تو سلبی میں کچھ دقت نہ ہوگی۔ مثلاً درج، معاد، جزا و سزا، لیکن جبر و قدر کا مسئلہ ایسا پر بیج ہے کہ مذہبی حیثیت الگ بھی کرنا چاہے، تب بھی نہیں کر سکتا۔ لفی اور اثبات سے الگ کوئی پہلو نہیں ہے اور دونوں صورتوں میں ایسے اشکالات پیدا ہوتے ہیں جو رفع نہیں ہو سکتے۔

مثلاً اگر تم یہ پہلو اختیار کرو کہ انسان بالکل مجبور ہے تو انسان کے افعال کا اچھا اور برا ہونا بالکل بے معنی ہوگا کیوں کہ جو افعال کسی سے محض مجبوراً صادر ہوتے ہیں ان کو نہ مروع کہا جا سکتا ہے نہ مذموم۔ دوسرا پہلو اختیار کرو تو وہ بھی خلاف واقعہ معلوم ہوتا ہے۔ غور سے دیکھو کہ انسان کسی کام کو کیوں کرتا ہے اور کیوں ایک کام سے باز رہتا ہے۔ انسان میں خدا نے خواہش کا مادہ پیدا کیا ہے جس کو ہم ارادہ سے تعبیر کرتے ہیں۔ یہ خواہش خاص خاص اسباب اور موقع کے پیش آنے سے خود بخود حرکت میں آتی ہے۔ انسان میں ایک اور قوت ہے جس کو ہم قوت اجتناب سے تعبیر کرتے ہیں یعنی ایک کام سے باز رہنا۔ جب کوئی برا کام ہم کرنا چاہتے ہیں تو ان دونوں قوتوں میں معارضہ ہوتا ہے۔ اگر قوت ارادی فطرہ قوت اجتنابی سے قوی تر ہے تو انسان اس فعل کا مرکب ہوتا ہے ورنہ باز رہتا ہے۔ اب غور کرو کہ اس حالت میں انسان کی اختیاری کیا چیز ہے۔ قوت ارادی اور قوت اجتنابی دونوں فطری قوتیں ہیں جن کے پیدا ہونے میں انسان کو کچھ دخل نہیں۔ ان قوتوں کے زور کا نسبتاً کم اور زیادہ ہونا یہ بھی فطری ہے۔ موقع کا پیش آنا جس کی وجہ سے قوت ارادی کو تحریک ہوئی وہ بھی اختیاری نہیں۔ اب ان فیر اختیاری

چیزوں کا جو نتیجہ ہو گا اس کو بھی غیر اختیاری ہونا چاہیے۔

فرض کر دیکھنے کے سامنے کسی نے شراب پیش کی۔ شراب کو دیکھ کر قوت ارادی کا ظہور ہوا۔ ساتھ ہی ساتھ قوت اجتنابی بھی برپا کیا آئی لیکن چونکہ یہ قوت فطرہ اس شخص میں کمزور تھی، قوت ارادی کا مقابلہ نہ کر سکی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ اس شخص نے شراب پی لی۔ یہ فعل بالکل فطرت کا نتیجہ لازمی تھا اس لیے انسان اس کے کرنے پر مجبور تھا۔

اشاعرہ نے اپنی دانست میں ایک تیری صورت اختیار کی یعنی یہ کہ افعال انسانی خدا کی قدرت سے سرزد ہوتے ہیں، لیکن چونکہ انسان کے ذریعہ سے وجود میں آتے ہیں اس لیے انسان کو ان سے کسب کا تعلق ہے، لیکن کسب مغض چوں کہ ایک مہمل لفظ ہے جس کی کچھ تعبیر نہیں کی جاسکتی، اسی بنا پر اکثر کتب کام میں لکھا ہے کہ اس لفظ کی حقیقت نہیں بیان کی جاسکتی، مسلم الثبوت میں ہے کہ کسب اور جبر قوام بھائی ہیں۔

مولانا روم نے اس مسئلہ پر مختلف حیثیتوں سے بحث کی ہے۔ سب سے پہلے مولانا نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ گوجریہ و قدریہ دونوں غلطی پر ہیں، لیکن دونوں کو نہاد کیا جائے تو قدریہ کو جبریہ پر ترجیح ہے کیوں کہ اختیار مطلق بدراہت کے خلاف نہیں اور جبر مطلق بدراہت کے خلاف ہے۔ اس قدر ہر شخص کو بدہمہ نظر آتا ہے کہ وہ صاحب اختیار ہے۔ باقی یہ امر کہ یہ اختیار خدا نے دیا، ایک نظری مسئلہ ہے یعنی استدلال کا محتاج ہے، بدیہی نہیں۔

منکر حس نیست آں مرد قدر فعل حس ہے نباشد اے پر  
منکر فعل خداوند جلیل ہست در انکار مدلول دلیل  
ترجمہ: (تفہیر پر یقین رکھنے والا جس کا انکار نہیں کرتا جس کا عمل حسن نہیں ہوتا۔ خداوند قدوس کے عمل کا انکار کرنے والا انکار میں ایسا ہے کہ دلیل کا اقرار کرے لیکن مدلول کا انکار کرے۔)  
دونوں کی مثال یہ ہے کہ ایک شخص دھواں اٹھتا دیکھ کر کہتا ہے کہ دھواں موجود ہے، لیکن آگ نہیں۔ دوسرا کہتا ہے کہ سرے سے دھواں ہی نہیں۔ ایک شخص کہتا ہے کہ دنیا موجود ہے لیکن آپ سے آپ پیدا ہو گئی ہے۔ کوئی اس کا خالق نہیں۔ دوسرا کہتا ہے کہ دنیا یعنی سرے سے نہیں۔ تم خود فیصلہ کر سکتے ہو کہ دونوں میں زیادہ حسن کون ہے۔

آل گبود دودھست و نارنے نورِ شعی، نہ ز شع روشنے  
 دانش سوزد گبود نار نیست جامہ اش درد گبود بار نیست  
 پس تسطط آمد یں دعوائے جبر لا جرم برتو بود زیں روز گبر  
 گبر گبود ہست نلمت رب یار بے گبود کہ نبود متحب  
 ویں ہی گبود جہاں حد نیست یچ ہست سو فسطائی اندر ۔  
 جملہ عالم مقرر در اختیار امر و نبی ایں بیار و آں مبار  
 وال ہی گبود کہ امر و نبی لا است اختیاری نیست ویں جملہ خطاست  
 حس حیوان را مفترست آں ریق لیک اور اک دلیل آمد دیق  
 زائلہ محسوس ست مارا اختیار خوب می آید بر و تکلیف کار  
 ترجمہ: (وہ گویا یہ کہتا ہے کہ دھوائی ہے آگ نہیں۔ شع کی روشنی ہے لیکن شع نہیں ہے  
 اس کا دامن جل رہا ہے لیکن وہ کہتا ہے کہ آگ نہیں ہے اس کا کپڑا پھٹا ہوا ہے لیکن  
 کہتا ہے پرانیں۔)

اس خبر کے دعوے کا سبب فلسفہ ہے ایک دن یہ تجوہ کو ملحد کر دے گا  
 ملحد کہتا ہے کہ عالم ہے لیکن خدا نہیں ہے  
 وہ کہتا ہے کہ عالم بے حقیقت نہیں ہے اس طرح فلسفی یچ دخ میں جتار ہتا ہے۔  
 تمام عالم میں اختیار عام ہے پھر یہ کرنے اور وہ نہ کرنے کا حکم کیا معنی رکھتا ہے۔  
 وہ دوست حس حیوان کو مانتا ہے لیکن اس کے اور اک کی دلیل باریک ہے۔  
 چوں کہ اختیار ہم کو محسوس ہوتا ہے اور اس پر عمل کی تکلیف بھی ہے۔)

مولانا نے اختیار کے ثبوت کے لیے جو دلائل قائم کئے ان کی تفصیل حسب ذیل ہے۔  
 ۱۔ ہر شخص کے دل میں اختیار کا یقین ہے اور کوئی پروری کے موقع پر کوئی  
 شخص اس سے انکار کرے لیکن اس کے تمام افعال اور اقوال سے خود ظاہر ہوتا ہے کہ وہ  
 اختیار کا مترف ہے۔ اگر کسی شخص کے سر پر چھت ٹوٹ کر گرے تو اس کو چھت پر مطلق غصہ  
 نہیں آتا لیکن اگر کوئی شخص اس کو پتھر کھینچ مارے تو اس شخص پر اس کو سخت غصہ آئے گا، یہ

کیوں، صرف اس لئے کہ وہ جانتا ہے کہ چھٹ کو کسی قسم کا اختیار حاصل نہیں اور آدمی جس نے پھر کھینچ مارا تھا، وہ فاعل مختار ہے۔

ایک نہایت لطیف استدلال مولانا نے یہ کیا کہ جانور تک جبر و قدر کے مسئلہ سے واقف ہیں۔ کوئی شخص اگر ایک کتے کو دور سے پھر کھینچ مارے تو گوچھٹ پھر کے ذریعہ سے لگے گی لیکن کہ پھر سے معرض نہ ہو گا بلکہ اس پر حملہ کرے گا۔ اس سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ کتابی سمجھتا ہے کہ پھر مجبور تھا، اس لیے وہ قابل الزام نہیں۔ جس شخص نے باختیار اذیت دی، وہ مراخذہ کے قابل ہے۔

ہم چنیں گر بر سے نگے زنی بر تو آرد حملہ گردی منشی  
گر شتر باں اشتہرے را میزند آں شتر قصد زندہ می کند  
خشم اشتہر نیست باآل چوب او پس زخماری شتر برده ست بو  
عقل حیوانی چو دانست اختیار ایں گو، اے عقل انساں شرم دار  
روشن است ایں لیک از طبع سور آں خورندہ چشم بر بند ز نور  
چونکہ کلی میل آں نان خورد نیست روپہ تاریکی کند کہ روز نیست  
ترجمہ: (اس طرح اگر تم کتے پر پھر مارو گے تو وہ تمہارے اوپر بھونکے گا

اگر اونٹ چلانے والا اونٹ کو مارے گا تو وہ اونٹ بھی اس پر حملہ کرے گا  
اونٹ کا غصہ اس لکڑی پر نہیں ہے جس سے اسے مارا گیا ہے بلکہ اس پر ہے جو اس لکڑی  
کا مختار ہے

جب حیوان کی عقل بھی اختیار کو جانتی ہے تو انسان کی عقل تو یہ بات مت کپھا اور شرم کر یہ بات بالکل روشن ہے لیکن جو لوگ سحر زدہ ہیں وہ نور سے آنکھیں بند کیے ہوئے ہیں چوں کہ ان کا میلان کلی طور پر صرف کھانے کی طرف ہے اس لیے وہ اس دن کا انکار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دن نہیں ہے۔)

۲۔ انسان کے تمام افعال و اقوال سے اختیار کا ثبوت ہوتا ہے۔ ہم جو کسی کو کسی بات کا حکم دیتے ہیں، کسی کام سے روکتے ہیں، کسی پر غصہ ظاہر کرتے ہیں، کسی کام کا ارادہ کرتے ہیں، کسی فعل پر نادم ہوتے ہیں، یہ تمام امور اس بات کی دلیل ہیں کہ ہم مخاطب کو اور اپنے آپ

کو فاعل مختار خیال کرتے ہیں۔

اینکہ فردا آں کنم یا ایں کنم ایں دلیل اختیار است اے ضم  
واں پیمانی کہ خودی از بدی ز اختیار خویش گشی مہندی  
جملہ قرآن امر و نہی است و عید امر کردن سنگ مرمر را کہ دید  
یعنی دانا یعنی عاقل ایں کند با کلوخ و سنگ خشم و کیس کند  
غیر حق را گر نباشد اختیار خشم چوں سے آیدت بر جرم دار  
چوں ہی خائی تو دندان بر عدو چوں ہی بینی گناہ و جرم او  
ترجمہ: (کل میں یہ کروں گا یا وہ کروں گا یہ اختیار کی دلیل ہے اگر کسی  
غلط کام پر تم کو ندامت ہوتی ہے تو یہ بھی ذاتی اختیار کی وجہ سے ہوتی  
ہے قرآن پورا کا پورا امر و نہی اور وعد و عید ہے۔ کیا کسی نے سنگ  
مرمر کو بھی عید کی ہے اگر غیر حق کسی اور کو اختیار نہ ہوتا تو پھر مجرم کے  
اوپر تم کو غصہ کیوں آتا ہے اگر تم دشمن کے جرم و گناہ کو اس کا نہیں سمجھتے  
تو پھر اس کے اوپر دانت کیوں پیتے ہو۔)

۳۔ جر کے ثبوت میں سب سے قوی استدلال جو پیش کیا جاتا ہے اور کیا  
جاسکتا ہے، وہ یہ ہے کہ خدا اگر ہمارے افعال کا فاعل نہیں تو مجبور ہے اور اگر قادر ہے تو  
ایک فعل کے دو فاعل نہیں ہو سکتے۔ مولانا نے اس شبہ کا ایسا جواب دیا جو جواب بھی ہے  
اور بجائے خود ثبوت اختیار پر مستقل استدلال بھی ہے۔ وہ یہ کہ جو چیز جس چیز کے  
ذاتیات میں ہے، وہ اس سے کسی حالت میں منفك نہیں ہو سکتی۔ صناع جب کسی آله سے  
کام لیتا ہے، تو صناع کی قوت فاعلہ آله کو با اختیار نہیں بنا سکتی، جس کی وجہ یہ ہے کہ  
جمادیت جماد کی ذاتیات میں ہے، اس لئے کسی فاعل عمار کا عمل اس کی جمادیت کو سلب  
نہیں کر سکتا۔

اسی طرح قوت اختیاری بھی انسان کی ذاتیات میں سے ہے۔ اس بنا پر وہ کسی  
حالت میں سلب نہیں ہو سکتی۔ ہم سے جب کوئی فعل سرزد ہوتا ہے تو گو خدا ہمارے فعل پر

قادر ہے لیکن جس طرح صناع کا اثر آله سے جمادیت کو مسلوب نہ کر سکا، اسی طرح خدا کی قدرت اور اختیار بھی ہماری قوت اختیار کو جو ہماری ذاتیات میں سے ہے سلب نہیں کر سکتا۔

قدرت تو بر جمادات از نبرد کے جمادی را از آنہا نفی کرد  
 قدرش بر اختیارات آں چنان نفی غنہ اختیارے را ازاں  
 چونکہ گفتی کفر من خواہ دلیست خواہ خود را نیز ہم میداں کیست  
 زانکہ بے خواہ تو خود کفر تو نیست کفر بے خواہش تناقض گفتی ست  
 ترجمہ: (جمادات پر تمہاری قدرت کا کس جماد نے انکار کیا ہے۔

ان پر تمہارا اختیار ان کے اختیار کی نفی نہیں کرتا۔ جب تم کہتے ہو کہ  
 کفر میرا دل پسند ہے تو یہ کیوں نہیں کہتے کہ تمہاری خواہش کس کھیت  
 کی مولی ہے۔ جب تمہارے چاہے ہنا تمہارا کفر نہیں ہے تو بے  
 خواہش کے کفر کی بات تو تناقض ہے۔)

اخیر دو شعروں میں نہایت لطیف پیرا یہ میں اشاعرہ اور جبریہ کے مذہب کو  
 باطل کیا ہے۔ اشاعرہ کہتے ہیں کہ کفر اور اسلام سب خدا کی مرضی سے ہوتا ہے یعنی خدا  
 ہی چاہتا ہے تو آدمی کافر ہوتا ہے اور خدا ہی چاہتا ہے تو مسلمان ہوتا ہے۔ سولانا  
 فرماتے ہیں کہ ہاں یہ سچ ہے لیکن جب تم یہ کہتے ہو کہ خدا کی مرضی سے آدمی کافر ہوتا  
 ہے تو تمہارا یہ کہنا خود انسان کے مختار ہونے کی دلیل ہے کیوں کہ کوئی شخص ایسے کام کی  
 وجہ سے کافر نہیں ہو سکتا جو بالکل اس کی قدرت اور اختیار میں نہ تھا بلکہ شخص مجبوراً وجود  
 میں آیا اور کافر ہونا ہی اس کی دلیل ہے کہ وہ کام اس نے قصد آور عمداؤ بے اختیار و  
 ارادہ کیا۔

زانکہ بے خواہ تو خود کفر تو نیست کفر بے خواہش تناقض گفتی ست  
 (اس لیے کہ تیرے چاہے بغیر تو کافر نہیں ہو سکا۔ ہنا خواہش کے کفر تو گفتگو  
 کا تناقض ہے)

## تصویف

عموماً یہ مسلم ہے کہ مخفی کا اصل موضوع شریعت کے اسرار و طریقت و حقیقت کے مسائل کا بیان کرنا ہے اس لئے پہلے ان الفاظ کے معنی سمجھنے چاہئیں۔ ان تینوں چیزوں کی حقیقت خود مولانا نے دفتر پنجم کے دیباچہ میں یہ لکھی ہے۔

شریعت همچوں شمعی است کہ راہ می نماید، چون در راہ آمدی این رفتن تو طریقت است و چون بے مقصود رسیدی آن حقیقت است۔

حاصل آنکہ شریعت همچوں علم کیمیا آموختن ست از استاد یا از کتاب، و طریقت استعمال کردن دارد ہاوس را در کیمیا مالیدن و حقیقت زر شدن مس۔

یا مثال شریعت همچوں علم طب آموختن است و طریقت پرہیز کردن بعوجب علم طب و دارد خوردن و حقیقت صحت یافت۔ ترجمہ: شریعت شمع کی مانند ہے جو راہ دکھاتی ہے جب تم اس راہ پر چلتے ہو تو یہ طریقت ہے اور جب مقصود پر چکنچ جاتے ہو تو یہ حقیقت ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ شریعت علم کیمیا کی طرح ہے، چاہے استاد سے حاصل کیا جائے یا کتاب سے اور طریقت کیمیا میں ملائے اور کوئی طرح اور حقیقت سوتا بن جانے کی طرح ہے۔

یا شریعت کی مثال طب کی طرح ہے اور طریقت طب کے مطابق پرہیز کرنے اور دوا کھانے کی طرح ہے اور حقیقت صحت یاب ہونے کی طرح۔

یعنی مثلاً ایک شخص نے علم طب پڑھا، یہ شریعت ہے۔ دوا استعمال کی، یہ طریقت ہے۔ مرض سے افاقہ ہو گیا۔ یہ حقیقت ہے۔ حاصل یہ کہ شریعت علم ہے، طریقت عمل ہے، حقیقت عمل کا اثر ہے۔ معلوم ہوا کہ شریعت اور طریقت دو تناقض چیزیں نہیں بلکہ دونوں میں جسم و جان، جسد و روح، ظاہر و باطن، پوست و مغز کی نسبت ہے۔

## توحید

### وحدة الوجود

علمائے ظاہر کے نزدیک توحید کے یہ معنی ہیں کہ ایک خدا کے سوا کوئی اور خدا نہیں، نہ خدا کی ذات و صفات میں کوئی اور شریک ہے۔ لیکن تصوف کے لفظ کے لفظ میں اس لفظ کے معنی بدل جاتے ہیں۔ حضرات صوفیہ کے نزدیک توحید کے یہ معنی ہیں کہ خدا کے سوا اور کوئی چیز عالم میں موجود نہیں ہے یا یہ کہ جو کچھ موجود ہے سب خدا ہی ہے۔ اسی کو ہمہ اورست کہتے ہیں۔

صوفیہ اور اہل ظاہر کا پہلا مابہ الاختلاف یہ ہے کہ اہل ظاہر کے نزدیک خدا سلسلہ کائنات سے بالکل الگ ایک جدا گانہ ذات ہے۔ صوفیہ کے نزدیک خدا سلسلہ کائنات سے الگ نہیں۔ مولانا وحدت وجود (ہمہ اورست) کے قائل ہیں۔ ان کے نزدیک تمام عالم اسی ہستی مطلق کی مختلف شکلیں اور صورتیں ہیں۔ اس بنا پر صرف ایک ذات واحد موجود ہے اور تعداد جو محسوس ہوتا ہے، محض اعتباری ہے، چنانچہ فرماتے ہیں۔

گر ہزاراں اندیک کس بیش نیست جو خیالات عدد اندیش نیست  
 بحر وحدائیت جفت و زونج نیست گوہر دنما بیش غیر موجود نیست  
 نیست اندر بحر، شرک یعنی لیک با احوال چہ گویم یعنی یعنی  
 اصل بیند دیدہ چوں اکمل بود وہ ہے بیند چو مرد احوال بود  
 ایں دوئی اوصاف دیدہ احوال است ورنہ اول آخر، آخر اول است  
 کل شئے ما خلا اللہ باطل ان فضل اللہ غیم ہاطل  
 ترجمہ: (اگر ہزاروں ہیں پھر بھی ایک فرد زیادہ نہیں ہے یہ محض کثرت خیالات کی طرح ہے۔  
 یہ توحید کا سمندر ہے یہاں جوڑے اور زونج نہیں ہیں۔ اس کے موئی اور مچھلی موجود  
 کے سوا کچھ نہیں ہیں۔ سمندر کے اندر موجود کا یعنی وہم ترک نہیں ہے۔ جب  
 بندہ کامل ہو جاتا ہے تو اصل کو دیکھتا ہے اور جب تک احوال میں جلا ہوتا ہے  
 وہ وہم میں جلا رہتا ہے۔ یہ جو دوئی نظر آتی ہے یہ تو بھیگنے کی نظر ہے ورنہ

اول آخر ہے اور آخر اول سوائے اللہ کے ہر چیز باطل ہے اور اللہ تعالیٰ کا فضل  
برسے والا باطل ہے۔)

## مقامات سلوک

۵

تصوف اور سلوک کے جواہم مقامات ہیں مثلاً مشاہدہ، تکر، حیرت، بقا، فنا، فنا الفنا،  
جهد، توکل وغیرہ ان سب کو مولانا نے مشنوی میں نہایت عمدگی اور خوبی سے لکھا ہے۔  
اگر ان سب کو لکھا جائے تو یہ حصہ تقریظ کے بجائے خود تصوف کی ایک مستقل کتاب بن  
جائے گا، اس لئے ہم نہونہ کے طور پر صرف ایک مقام فنا کی حقیقت کے بیان پر اکتفا  
کرتے ہیں۔

مقام فنا کی نسبت لوگوں کو نہایت سخت غلطیاں واقع ہوتی ہیں۔ یہی مقام ہے جس  
کی بنا پر مصوّر نے دار کے منبر پر انا الحق کا خطبہ پڑھا تھا۔ جو لوگ سرے سے تصوف کے  
منکر ہیں وہ کہتے ہیں کہ انسان خدا کیوں کر ہو سکتا ہے اور ہو سکتا ہے تو فرعون نے کیا جرم کیا  
تھا کہ کافر اور مرتد تھہرا۔ صوفیہ میں سے بھی اکثر اس لحاظ سے مصوّر کے دعوے کو غلط سمجھتے  
ہیں کہ ہستی مطلق اور ممکنات میں تعین اور تشخیص کا جو فرق ہے، وہ کسی حالت میں مٹ نہیں  
سکتا۔ چنانچہ شیخ محب الدین اکبر نے فتوحات مکہ میں صاف تصریح کی ہے اور اسی بنا پر کہا  
گیا ہے۔

## گرفق مراتب نہ کنی زندیقی

مولانا نے اس تکہ کو نہایت خوبی سے حل کیا ہے۔ تفصیل اس کی حسب ذیل ہے  
لیکن تفصیل سے پہلے یہ سمجھ لیتا چاہئے کہ تصوف دراصل حیج خیال کا نام ہے یعنی جو خیال  
قائم کیا جائے وہ اصل حالت بن جائے مثلاً اگر توکل کا مقام در پیش ہو تو یہ حالت طاری  
ہو جائے کہ انسان تمام عالم سے قطعاً بے نیاز ہو جائے، اس کو صاف نظر آئے کہ جو کچھ ہوتا  
ہے، پر دُو تقدیری سے ہوتا ہے۔ جس طرح کہ پیلوں کے تماشے میں جس شخص کی نظر ہاروں

پڑھتی ہے، اس کو نظر آتا ہے کہ پتلیاں گوینکڑوں طرح کی حرکت کر رہی ہیں لیکن ان کو فی  
نفسہ حرکت میں مطلق دخل نہیں ہے، بلکہ یہ تمام کر شے اس کے ہیں جو تاروں کو حرکت دے  
رہا ہے۔ اسی طرح عالم میں دو کچھ ہور رہا ہے، ایک چھپے باز یگر کے اشاروں پر ہور رہا ہے۔

اسی بنا پر فنا کی یہ حقیقت ہے کہ سالک اپنی ہستی کو بالکل مٹا دے اور ذات الہی  
میں فنا ہو جائے۔ یہی مقام ہے جس میں مصور نے انا الحق اور حضرت پایزید بسطامی نے  
سبحانی ما اعظم شانی کہا تھا اور اس حالت میں ایسا کہنا اڑام نہیں۔

محمد شبستری نے اس نکتہ کو ایک نہایت عمدہ شبیہ سے سمجھایا ہے۔ وہ کہتے ہیں۔

ردا باشد انا الحق از درخت چہا نبود روا، از نیک بخت  
ترجمہ: (جب ایک درخت سے انا الحق کہنا جائز ہے تو پھر ایک نیک بخت سے کہنا کیوں جائز  
نہیں۔)

یہ ظاہر ہے کہ حضرت مولیٰ نے درخت پر جور و شنی دیکھی تھی، وہ خدا نہ تھی لیکن اس سے  
آواز آئی کہ انا ربک، یعنی میں تیرا خدا ہوں۔ جب ایک درخت کو خدا کی کا دعویٰ اس بنا پر جائز  
ہے کہ وہ خدا کے نور سے منور ہو گیا تھا تو انسان جو قدرت الہی کا سب سے بڑا مظہر ہے، ایک  
خاص مقام پر پہنچ کر کیوں یہ دعویٰ نہیں کر سکتا۔

مولانا نے اس مقام کو مختلف شبیہوں سے سمجھایا ہے۔ عوام کو اعتقاد ہے کہ انسان پر  
جب کبھی کوئی جن سلط ہو جاتا ہے تو اس وقت وہ جو کچھ کہتا ہے یا کرتا ہے، وہ اس جن کا قول و  
 فعل ہوتا ہے۔ جب جن کے تسلط میں یہ حالت ہوتی ہے تو نور الہی جس شخص پر چھا جائے، اس  
کی یہ حالت کیوں نہ ہو گی۔

|                             |                             |
|-----------------------------|-----------------------------|
| چوں پری غالب شود بر آدمی    | گم شود از مرد وصف مردی      |
| ہرچہ گوید آں پری گفتہ بود   | زیں سرے نہ زال سرے گفتہ بود |
| خوئے او رفتہ پری خود او شدہ | ترک بے الہام تازی گوا شدہ   |
| چوں بخود آید نہ داند یک لغت | چوں پری را ہست ایں ذات وصفت |
| پس خداوند پری و آدمی        | از پری کے باشدش آخر کی      |

چوں پری را ایں دم د گالوں بود کرو گار آں پری خود چوں بود  
ترجمہ: (آدمی کے اوپر جب پری (جن) کا غلبہ ہو جاتا ہے تو اس کا وصف روحی ختم  
ہو جاتا ہے۔)

یعنی اس کا انفرادی وجود صٹ جاتا ہے۔ جو وہ کہتا ہے وہ اس پری کی بات ہوتی  
ہے۔

اس کی خصوصیت ختم ہو جاتی ہے اور وہ خود پری بن جاتا ہے۔ ترک بھی عربی  
بولنے لگتا ہے۔

جب اس سے آزاد ہو جاتا ہے تو کوئی زبان نہیں جاتا یہ زبان دالی پری کی وجہ  
سے ہوتی ہے۔

پس صورت یہ ہے کہ خداوند پری ہے اور آدمی اس سے کب بے نیاز ہو سکتا ہے  
جب ایک پری یعنی جن کا یہ معاملہ ہے تو اس پری یا جن کے خالق کا معاملہ کیا  
ہو گا۔)

اس سے زیادہ صاف تکشیہ یہ ہے کہ انسان شراب کی حالت میں جب کوئی  
بدستی کی بات کہتا ہے تو لوگ کہتے ہیں کہ اس وقت یہ شخص نہیں ہوا بلکہ شراب بول  
ہوئی ہے۔

درخن پردازو از نویا کہن تو بگوئی پادہ گفت ست ایں خن  
پادہ را ی بود ایں شر و شور نور حق رائیت ایں فرہنگ و زور  
مگر چہ قرآن از لب عیثیر است ہر کہ گوید حق گفت او کافر ست

ترجمہ: (جب مدھوں آدمی کوئی نہیں یا پرانی بات کہتا ہے تو تم کہتے ہو کہ  
شراب بول رہی ہے۔ یہ شر و شور اصل میں شراب کا ہے۔ نور حق کو یہ بات  
کہوں نہیں ہے۔ اگرچہ قرآن رسول کی زبان سے لکھا ہے۔ لیکن جو یہ کہے کہ  
یہ بات اللہ نے نہیں فرمائی تو وہ کافر ہے۔)

نکتہ: باوجود اس کے کہ مولانا وحدت وجود کے قائل اور مقام فنا میں مستقر تھے، تاہم

ان کا یہ مذہب ہے کہ یہ مقام ایک وجدانی اور ذوقی چیز ہے۔ جس شخص پر یہ حالت طاری نہ ہو، اس کو یہ الفاظ نہ استعمال کرنے چاہئیں۔

چنانچہ فرعون اور منصور کا اختلاف حالت اسی پر مبنی ہے۔

آل انا بے وقت گفتگو لغت است      وال انا در وقت گفتگو رحمت است  
ترجمہ: (بے وقت انا کہنا لغت ہے اور اپنے وقت پر انا کہنا رحمت ہے۔)

### مہادت

ارباب تصوف کے نزدیک عبادت کا مفہوم اس سے الگ ہے جو عام علماء اور ارباب ظاہر بیان کرتے ہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک عبادت ایک قسم کی مزدوری ہے، جس کے مدلہ کی توقع ہے یا تعمیل حکم ہے جس کے بجالانے سے سزا کا خوف ہے، لیکن تصوف میں عبادت کے معنی یہ ہیں کہ بغیر کسی توقع یا خوف کے محض محبت الہی اس کا باعث ہو۔

اسی طرح عبادت کے متعلق جو احکام اور شرائط ہیں، علمائے ظاہر ان کے ظاہری معنی لیتے ہیں، لیکن صوفیہ ان کو اس نگاہ سے دیکھتے ہیں کہ وہ اصل معنی کے لئے بجائے الفاظ اور عنوان کے ہیں مثلاً:

نماز کے لئے طہارت شرط ہے۔ علمائے ظاہر کے نزدیک اس کی حقیقت صرف اس قدر ہے کہ انسان کا جسم اور لباس بول و برآز وغیرہ سے پاک ہو، لیکن صوفیہ کے نزدیک اس کا اصل مقصد دل کی صفائی اور پاکی ہے۔

در شریعت ہست مکرده اے کیا      شریعت میں اندر ہے کا  
در امامت پیش کردن کور را      امام ہونا مکرده ہے

کور را پرہیز نبود از قدر      اس کی وجہ یہ ہے کہ اندر حنجاست سے نجٹ نہیں سکتا  
جسم باشد اصل پرہیز و حذر      کیوں کہ پرہیز اور احتیاط کا ذریعہ آنکھ ہے

کور ظاہر در نجاست ظاہر است      ظاہر کا اندر حنا ظاہری نجاست میں جلا ہے  
کور باطن در نجاست سرست      لیکن دل کا اندر حبا بطئی نجاست میں گرفتار ہے  
ایں نجاست ظاہر از آبے رود      ظاہری نجاست پانی سے زائل ہو جاتی ہے

|                                                                                                   |                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| لیکن باطنی نجاست اور برصغیری ہے<br>خدا نے کافروں کو جو نجس کہا ہے<br>تو ظاہری لحاظ سے نہیں کہا ہے | وال نجاست باطن افزونی شود<br>چوں نجس خواندست کافر را خدا<br>آں نجاست نیست در ظاہر و را |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|



فاضی تلمذ حسین  
تلخیص: مشاق تجاروی

## صاحب المنشوی

نام: محمد، لقب جلال الدین، خطاب خداوندگاری اور عرف مولا ناروی ہے۔  
نسب: تمام تذکرہ نویسون نے بلا استثنای لکھا ہے کہ مولا نا کا نسب حضرت ابو بکر صدیق  
سے ملتا ہے۔

مولانا جلال الدین روی بن مولا نا بہاء الدین (سلطان العلماء) بن حسین بن احمد بن  
سودود بن ثابت بن میتب بن مطہر بن حماد بن عبد الرحمن بن ابو بکر۔  
وطن: مولا نا کے اسلاف بلخ (واقع خراسان) سے کے رہنے والے تھے اور مولا نا کی  
جائے پیدائش بھی بلخ ہی ہے، مگر مشیست ایزدی نے مولا نا کو خراسان سے نکال کر روم پہنچا دیا اور  
روم کے دارالملک قونیہ کو مولا نا کا مسکن و مدفن اور آپ کے اخلاف کا موطن بنئے کا شرف حاصل  
ہوا، تاہم بلخ کا یہ فخر زائل نہیں ہوا کہ اس کا انتساب مولا نا کی ذات کے ساتھ بدستور قائم رہا،  
چنانچہ آپ کے نام کے ساتھ انجی الروی یا انجی ثم الروی لکھا ہوتا ہے۔

تعالقات قرابت داری: بلخ میں مولا نا کے بزرگوں کے ملکی و مقامی تعلقات قرابت داری  
بھی بغاوت معزز و موقر تھے۔ خود سلطان العلماء بہاء الدین ولد نے ان تعلقات کی جانب اشارہ  
فرمایا ہے، چنانچہ افلاکی نے برداشت سید برهان الدین ترمذی لکھا ہے کہ ”مول“ نے بزرگ اکثر  
فرمایا کرتے تھے کہ میرا بیٹا نسل بزرگ سے ہے، بادشاہ اصل ہے اور اس کی ولایت بال۔ انت  
ہے، اس کی نانی نسیم الدین سرخی کی بیٹی تھیں، جن کا نسب ماں کی جانب سے بھی حضرت علی  
سے ملتا ہے۔ میری والدہ خوارزم شاہ بلخ کی دختر تھیں اور میرے دادا احمد الحنفی کی والدہ بھی  
بادشاہ بلخ کی بیٹی تھیں۔ ۵

مولانا کے سلسلہ مادری کی نسبت قیہ ما فیہ میں ہے کہ نسب ..... از مادر سلطان ابراہیم ادہم  
ان اقوال سے یہ نتیجہ مست Nehat ہوتے ہیں کہ

- ۱۔ کسی بادشاہ بیخ کی بڑی مولانا کے جد احمد کو منسوب نہیں۔
- ۲۔ خاندان خوارزم شاہی کی کسی شہزادی کا عقد مولانا کے دادا حسین سے ہوا تھا۔
- ۳۔ مولانا کی نانی مس اللائہ سرخی کی بیٹی نہیں۔
- ۴۔ مولانا کی والدہ کا نسب سلطان ابراہیم ادہم سے ملتا تھا۔

مولانا کے نانا: مولانا کی والدہ کا نسب سلطان ابراہیم ادہم سے ملتا تھا۔ یعنی مولانا کے نانا سلطان ابراہیم ادہم کی اولاد میں تھے۔

مولانا کے والد: سلطان بہاء الدین ولد کی ولادت قیاساً ۵۲۳ھ میں ہوئی ہوگی و آپ کی ولادت کے دو برس بعد حضرت حسین خٹپی نے رحلت فرمائی۔ عقد کے وقت حسین خٹپی کی عمر تیس برس کی تھی۔ پس انہوں نے تقریباً تین تین سال کی عمر میں وفات پائی۔

حضرت بہاء الدین ولد کے کسی بھائی یا بہن کا کوئی ذکر کیا نہیں آیا ہے مگر ترک بیخ کے موقع پر افلاکی نے یہ لکھا ہے کہ "حضرت بہاء الدین ولد ادا بہ بود نصیب خاتون نام ..... بعضے گویند خواہر ش بود نہ کورہ را باشوہر ش آن جائیگاہ رہا کر دند۔" افلاکی نے اسے شک کے ساتھ لکھا ہے اور کوئی دوسری سند بھی نہیں ہے کہ حضرت بہاء الدین ولد کے علاوہ حسین خٹپی کے کوئی اور اولاد بھی ہوئی تھی ایس لیے فلن غالب بھی ہے کہ نصیب خاتون اگر حضرت بہاء الدین ولد کی خواہر تھیں تو حقیقی بہن نہ ہوں گی۔ کسی اور رشتہ سے بہن رہی ہوں گی۔

حضرت بہاء الدین ولد کا خطاب سلطان الحنفاء سے ملقب ہوتا

حضرت بہاء الدین نے نہایت محنت سے علوم و معارف کا حصول کیا اور آخر یہ مرتبہ حاصل ہوا کہ ایک ہی شب میں بیخ کے تین سو مفتیوں نے یہ خواب دیکھا کہ ایک میدان میں ایک بہت بڑا خیر نصیب ہے اور آں حضرت رونق افروز ہیں۔ بہاء الدین ولد کی نشست آپ کے پہلو میں ہے اور دوسرے علماء و فضلا فاکلٹی سے بیٹھے ہوئے ہیں۔ آں حضرت نے فرمایا کہ آج سے بہاء الدین ولد کو سلطان الحنفاء کہیں۔ صحیح کو یہ اصحاب اس غرض سے چلے کہ حضرت بہاء

الدین ولد کو واقعہ خواب سے آگاہ کریں۔ راستہ میں جو ملتا، وہ اپنا خواب بیان کرتا اور جماعت کا تحریر بڑھتا جاتا۔ جب قریب پہنچے تو حضرت بہاء الدین نے اول ہی فرمادیا کہ 'تا حضرت پیغمبر علیہ السلام از حال درویشان اعلام نفر مود شمار القین گشت' پھر تو سب بیک بار مرید ہو گئے اور اس کے بعد سے حضرت بہاء الدین اپنے نام کے بجائے 'کتبہ سلطان العلماء' لکھنے لگے۔ ۲۲

پہ سالا رہنے لکھا ہے کہ اس علاقے کے مشکل فتوے حضرت کے پاس ہی آتے تھے۔

از اقصائے خراسان فتاویٰ مشکل بحضرت او آور دندے۔ ۳۳

ترجمہ: خراسان کے ہر علاقے سے مشکل فتوے حضرت کی خدمت میں بھیجے جاتے۔

مناقب العارفین میں برداشت سلطان ولد منقول ہے کہ حضرت سلطان العلماء نہایت قوی ہیکل اور تنون مند شخص تھے۔ ۳۴ مگر اس کے ساتھ ہی دوسرے موقع پر یہ بھی درج ہے کہ آپ کے ریاضات و مجاہدات اس حد تک بڑھے ہوئے تھے کہ منہ میں صرف چند دانت رہ گئے تھے۔ ۳۵

لباس: آپ علائے ظاہر کے لباس میں رہتے تھے۔ ۳۶

معیشت: بیت المال سے کچھ رقم آپ کے لیے معین تھی، اسی پر گذر فرماتے تھے۔ وقف سے اصلاً کوئی شے نہیں لیتے تھے۔ ۳۷

طریق مجلس: مجلس کا طریق بادشاہوں کا ساتھا۔ ۳۸

ترتیب اوقات: آپ کا معمول تھا کہ صبح سے دو پہنچ تک درس عام ہوتا۔ ظہر کے بعد اپنے خاص اصحاب کے حلقے میں حقائق و معارف بیان فرماتے۔ دو شنبہ اور جمعہ کو عام وعظ کہتے۔ ۳۹ گفتگو کا یہ انداز تھا کہ چون بے تکم آمدے بغیرے چون شیر نظر ہاڑ دے آغاز کلام ایسے الفاظ سے فرماتے تھے کہ جب تک اس سے تین چار درجہ پست نہیں ہوتے تھے، مفہوم کسی کی سمجھ میں نہیں آتا تھا۔ ۴۰

عقلت و ہیبت: تجلیات جلالی کی کثرت سے مزاج مبارک میں تندی پیدا ہو گئی تھی۔

ہیبت نمایاں رہتی اور ہمیشہ متفکر معلوم ہوتے تھے۔

مریدوں اور شاگردوں کی یہ مجال نہ تھی کہ بے اجازت حرکت کر سکیں۔ ۴۱

مولانا کی ولادت: غرض اس علم درتبہ کے شخص کے خلف صدق و فرزند ارجمند مولانا

جلال الدین محمد تھے جو اسلاف کے لیے باعث فخر و میاہات اور اخلاف کے لیے موجب اعزاز و برکات ثابت ہوئے۔ آپ ۶۰۲ھ میں ٹیکھ میں متولد ہوئے۔ پہ سالاں نے تاریخ ولادت نہیں دی ہے۔ صرف ”در شہور سن اربع و ستمائیہ“ لکھ دیا ہے۔ ۲۲ مگر افلاکی نے تاریخ ولادت ۶ ربیع الاول ۶۰۳ھ درج کی ہے ۳۳ اور اسی پر اتفاق عام ہے۔

مولانا کے برادر و خواہبڑے مولانا کے ایک بھائی علاء الدین کا صرف صہنائپتہ چلتا ہے۔ روائی ٹیکھ کے موقع پر افلاکی نے یہ لکھا ہے کہ ”گویند مولانا جلال الدین در ان زمان ٹیکھ سالہ بود و برادرش علاء الدین محمد ہفت سالہ۔“ ۲۳ اس سے زیادہ علاء الدین محمد کا کچھ حال کہیں مذکور نہیں ہوا ہے۔ شجرہ نسب سے مولانا کی ایک ہمیشہ فاطرہ خاتون کا نام بھی معلوم ہوتا ہے اور اسی شجرے سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ حضرت سلطان العلماء کے ٹیکھ کو ترک کرنے سے قبل یعنی فاطرہ خاتون کا عقد ہو چکا تھا اور وہ اپنے شوہر کے ساتھ ٹیکھ میں رہ گئی تھیں۔ ۲۴

پس حضرت سلطان العلماء کی اولاد میں سب سے بڑی ان کی صاحبزادی فاطرہ خاتون تھی۔ ان کے بعد علاء الدین تھے اور سب سے چھوٹے مولانا جلال الدین تھے، جن کی ذات سے بڑوں کا نام بھی صفحہ قرطاس پر باقی رہ گیا۔

مولانا کی ابتدائی تعلیم و تربیت: حضرت سلطان العلماء کے مریدان پا اختصاص میں ایک بڑے پایہ کے بزرگ سید برهان الدین محقق ترمذی تھے۔ حضرت سلطان العلماء نے آپ ہی کو مولانا کا احالتیق مقرر فرمایا اور ترک ٹیکھ سے کچھ قبل تک یعنی چار پانچ سال کی عمر تک مولانا آپ ہی کے زیر تربیت رہے اور پھر اپنے والد بزرگوار کے انتقال کے بعد منازل سلوک بھی آپ ہی کی نگرانی طے فرمائے۔

مولانا کے ایام طفولیت کے بعض واردات و واقعات: موقع کے اعتبار سے مناسب ہو گا کہ مولانا کے ایام طفولیت کے چند فوق العادت و واقعات بھی یہاں بیان کرو یہے جائیں۔

مولانا کی عمر ابھی پانچ سال کی تھی کہ آپ اکثر اوقات اچھل پڑتے اور مخترب ہو جاتے تھے۔ افطراب اس قدر بڑھ جاتا کہ حضرت بہاء الدین ولد کے مرید آپ کو کچھ لیتے تھے۔ یہ اثر صور غیبی اور اشکال روحانی کے متعلق ہو کر نظر آنے کا تھا۔ ۲۵

شیخ بدر الدین نقاش المولوی یے ہی نے حضرت سلطان ولد سے روایت کی ہے کہ (مولانا کے والد) حضرت بہاء الدین ولد کے دست مبارک کا لکھا ہوا ایک کاغذ ایک صحیفہ میں ملا جس میں درج تھا:

مولانا کی عمر ہنوز چھ برس کی تھی کہ ایک جمعہ کو بیٹھ میں اکابر شہر کے لاکوں کے ساتھ کوئی پریر کر رہے تھے کہ ایک لاکے نے کہا کہ آؤ اس چھت سے دوسرے چھت پر کو دیں۔ مولانا نے نہ کر جواب دیا کہ یہ تو کہتے ملی اور دوسرے جانور بھی کر سکتے ہیں۔ اگر قوت روحانی ہے تو آسمان پر چلو اور منازل ملکوت کی سیر کرو۔ یہ کہتے ہی نظر وہ سے غالب ہو گئے۔ لاکے چلانے لگے۔ آپ پھر ظاہر ہو گئے اور فرمایا کہ جس وقت میں تم سے باشیں کر رہا تھا، سبز قبادلوں کی ایک جماعت بھی تھیارے درمیان سے اٹھا لے گئی۔ بروج آسمان اور غالب عالم روحانی کی سیر کرائی، جب تھیارے چلانے کی آواز پہنچی تو بھی پھر یہاں پہنچا دیا۔ ۲۸

یہ بھی مردی ہے کہ اس میں مولانا تیرے چوتھے روز کھانا کھاتے تھے۔ ۲۹ مولانا کے اتالیق سید برہان الدین حق ترمذی کا قول ہے کہ مولانا کے پچپن میں، میں نے بارہ انہیں اپنے کندھے پر بٹھا کر عالم ملکوت کی سیر کرائی ہے۔ ۳۰

مولانا کے والد جب بیٹھ کر کے بغداد میں وارد ہوئے اور مدرسہ مستنصریہ میں قیام فرماتھے تو آپ نصف شب میں پانی طلب کیا کرتے تھے۔ مولانا اٹھ کر جاتے، دروازہ از خود کھل جاتا اور دجلہ سے پانی لے آتے، واپس آتے تو دروازہ پھر بند ہو جاتا۔ دربان نے جب بار بار یہ حالت دیکھی لوگوں سے ذکر کیا اور جب اس کا چرچا ہوا تو حضرت بہاء الدین ولد کو اس سے انفعال ہوا اور دربان کو فصیحت کی۔ وہ تائب ہو کر مرید ہو گیا۔

ترک وطن: مولانا کے والد ماجد کا اثر جب زیادہ بڑھا اور آپ کی دعوت و فصیحت کو حد سے زیادہ قبول عام حاصل ہوا اور مریدوں کی تعداد بے شمار ہو گئی تو بعض علمائے عصر کو رشک ہونے لگا۔ ان میں امام فخر الدین رازی، قاضی زین فرازی، جمال الدین حسیری وغیرہم ایسے

علمائے جلیل القدر بھی شامل تھے۔ حضرت سلطان العلماء اپنے وعظ میں مدھب حکماء یونان کی  
خدمت فرمایا کرتے تھے کہ کچھ لوگوں نے کتب آسمانی کو پس پشت ڈال رکھا ہے اور فلسفیوں کے  
از کار رفتہ اقوال کو اپنا مسلک بنالیا ہے۔ یہ لوگ کیوں نجات کی امید کر سکتے ہیں۔ اسی طرح ایک  
روز وعظ میں جب زیادہ جوش میں آئے تو فرمایا کہ اے خیر رازی، اے محمد خوارزم شاہ اور اے  
مبتدع ان دیگر آنکھوں ہو جاؤ اور جان لو کہ تم نے لاکھوں باراحت دلوں کو اور دلوں کو چھوڑ رکھا ہے  
اور اس قدر روشنی کو دنیا کی ان دو چار تاریکیوں نے تمہارے لیے تاریک بنادیا ہے اور یہ سب کچھ  
غلبہ نفوس دشہوت کی وجہ سے ہے کہ اس نے تمہیں بیکار کر رکھا ہے اور جب بیکار ہو گئے ساری  
برائیاں پیدا ہوں گی۔

غرض اس طرح کی برطانیہ کے دلوں میں آپ کی طرف سے  
کدورت بیٹھ گئی مگر چوں کہ خود خوارزم شاہ آپ کا نہایت معتقد تھا، ان لوگوں کو موقع شکایت کا  
نہیں ملتا تھا۔ ان کدورتوں کا آغاز ۲۰۵ھ سے ہوا اور کئی برس تک صورت حالات اسی طرح  
جاری رہی۔ اتفاق سے ایک روز سلطان آپ کی زیارت کو آیا تو دیکھا کہ جمع نہایت کثیر ہے۔  
امام رازی سے مخاطب ہو کر کہا کہ کتنا کثیر جمع ہے۔ امام صاحب کو موقع ملا۔ آپ نے کہا کہ اگر  
اس کی تدبیر نہ کی گئی تو اندیشہ ہے کہ انتظام سلطنت میں خلل واقع ہو جائے اور تدارک مشکل  
ہو جائے۔ چوں کہ اطراف و جوانب کے ملوک و اکابر و مشاہیر زیارت کو آتے ہیں اور پاپ تخت  
میں اجتماع رہا کرتا ہے، ممکن ہے کہ کسی وقت غفلت میں یہ لوگ شورش کر بینیں۔ یہ بات خوارزم  
شاہ کے دل میں بیٹھ گئی۔ اس نے پوچھا کہ کیا تدبیر کرنا چاہئے۔ امام رازی نے یہ ملاج دی کہ  
خزانہ اور قلعوں کی کنجیاں مولانا کے پاس بیجع کریے کہلانا چاہئے کہ جمیعت و کثرت تو سب کچھ  
جناب کو حاصل ہی ہے۔ میرے پاس امور سلطنت میں سے صرف یہ کنجیاں رہ گئی ہیں، وہ بھی  
حاضر ہیں۔ یہ روایت پہ سالار کی ہے۔ افلاکی نے یہ لکھا ہے کہ خوارزم شاہ نے یہ پیغام بھیجا تھا  
کہ اگر مملکت بخون کو قبول فرمائیں تو آج سے کل ملک و سلطنت و فوج آپ کے اختیار میں ہے۔  
مجھے اجازت دیں کہ کسی دوسری جگہ چلا جاؤں کیوں کہ ایک ملک میں دو بادشاہ نہیں ہونے  
چاہئیں، الحمد للہ کہ حضرت کو دو سلطنتیں حاصل ہیں۔ ایک اس جہان کی سلطنت دوسری آخرت کی

سلطنت، اگر اس جہان کی سلطنت میرے لیے ایسا فرمائیں تو اس سے دست بردار ہو جائیں کہ بہت بڑا احسان ہو گا۔ ۲۲

غرض خوارزم شاہ کے پیغام کوں کر آپ نے ارشاد فرمایا کہ سلطان اسلام سے میرا اسلام کہنا اور کہتا کہ اس ملک فنا کا یہ تمام خزینہ و دفینہ ملک و شکر بادشاہوں کے لائق ہے۔ ہم دردیشوں کو اس سے کیا سروکار۔ میں نہایت خوشی سے سفر کرتا ہوں کہ بادشاہ اپنے اتباع و احباب کے ساتھ بالاستقلال سلطنت کرے۔ ۲۳ جمعہ کو وعظ کہہ کر چلا جاؤں گا۔ ۲۴

دوسرے روز مجلس میں فرمایا کہ کل ارادہ روائی کا ہے۔ جس کو ہم سے ارادت ہو سفر کے لیے تیار ہو جائے۔ کہتے ہیں کہ تین سو اونٹ کتابوں اور ہمراہیوں کے ساز و سامان کے لیے مہیا کئے گئے ۲۵ اور پہ سالاں نے لکھا ہے کہ آپ کے مریدین و معتقدین میں سے تین سو اصحاب آمادہ سفر ہوئے ۲۶ اہل بیت کو جب یہ حال معلوم ہوا، شہر میں ایک تہلکہ عظیم برپا ہو گیا۔ خوارزم شاہ سخت مت ہم ہوا، پھر قاصد بیصحیح اور رات کو خود صحیح وزیر کے آیا کہ ارادہ سفر سے باز رکھے مگر آپ نے قبول نہ کیا۔ آخر یہ استدعا کی کہ آپ اس طرح سے روانہ ہوں کہ لوگوں کو خبر نہ ہو ورنہ سخت فتنہ برپا ہو جائے گا۔ سلطان العلماء نے اسے منظور کیا جمعہ کو وعظ کہا اور شنبہ کو بیت الحجہ سے بغداد کی طرف روانہ ہو گئے۔ اس وعظ میں خوارزم شاہ کو متنبہ کر دیا کہ میرے بعد شکر تاتار آرہا ہے۔ وہ تمام ملک خراسان پر قابض ہو جائے گا، اہل بیت کو قتل کرے گا، بادشاہ بھاگ کر روم کی طرف جائے گا اور وہاں ہلاک ہو جائے گا۔ ۲۷

پہ سالاں اور افلائی نے ترک بیت کی فوری وجہ بھی قرار دی ہے مگر افلائی ہی سے معلوم ہوتا ہے کہ آپس کی رنجشوں کا سلسلہ ۲۰۳ھ سے شروع ہو گیا تھا اور اس سے قریب ہی زمانہ یعنی ۲۰۳ھ میں خوارزم شاہ نے بیت کو فتح کر کے اپنی مملکت میں شامل کیا تھا (بروائیت) ملکہ جہاں کا آپ کے ساتھ چلا جانا اور فتح بیت کے بعد ہی آپ سے اختلاف کا ہو جانا، یہ سب امور موری د اس کے ہیں کہ خوارزم شاہ تعلقات خاندانی کی بنا پر ضرور آپ کی طرف سے مت ہم تھا۔

اس موقع پر ایک دوسرے مہائل واقعہ کا ذکر کر دینا بے محل نہ ہو گا، ممکن ہے کہ اس واقعہ کو بھی اس سے کوئی قریبی یا بعدی تعلق ہو اور ممکن ہے کہ نہ بھی ہو، آگے چل کر یہ معلوم ہو گا کہ بعض

روايات کے بحسب حضرت بہاء الدین ولد شیخ نجم الدین کبریٰ کے مرید تھے اور حضرت شیخ کے خلیفہ اکبر حضرت مجدد الدین بغدادی تھے۔ حضرت مجدد الدین کو اسی محمد خوارزم شاہ نے محسن تھت کی بنار پر دریا میں غرق کرایا تھا۔ یہ واقعہ بقول اکثر ۱۰۷۶ھ کا ہے۔ ۱۸ شیخ کو جب اس کی خبر ہوئی تو سجدے میں گر پڑے، دری کے بعد سجدے سے سراخایا اور فرمایا کہ میں نے خدا سے دعا کی تھی کہ مجدد الدین کے خون بھا میں سلطان کا ملک اس سے نکال لے۔ یہ دعا قبول ہوئی۔ سلطان بعد کو بہت پیشان ہوا اور حضرت کی خدمت میں دہت اور شمشیر و کفن لے کر حاضر ہوا۔ آپ نے فرمایا کہ مجدد الدین کی دہت تیرا سارا ملک اور تیرا سر ہے، میرا بھی سرجائے گا اور بھی ہزار ہا آدمی قتل ہوں گے۔ اس کے بعد آپ نے اپنے مریدوں کو خوارزم سے نکل جانے کے لیے فرمایا، مگر خود وہیں مقیم رہے تا آنکہ فتنہ تاریخ میں شہید ہوئے۔ چونکہ حضرت بہاء الدین ولد بھی اسی سلسلے میں داخل تھے، اس لیے ممکن ہے کہ شیخ نجم الدین کا ارشاد بھی آپ کے اس عزم کا باعث ہوا ہو۔

یہاں اس قدر لکھ دینا بے محل نہ ہو گا کہ شیخ کو ترک کر دینے کے بعد بھی حضرت بہاء الدین کا اثر زائل نہیں ہوا تھا، چنانچہ آپ نے ایک مرتبہ ملک مغان تکن جد خوارزم شاہ کو قاضی روم کی شفاعت میں (جسے مغان تکن نے قید کر دیا تھا) خط لکھا اور اس خط کے پہنچنے پر قاضی موصوف کو رہا کر دیا گیا۔

دوسرا مرتبہ خود خوارزم شاہ کو ایک مظلوم کی سفارش میں خط لکھا اور اس کا بھی خاطر خواہ اثر ہوا۔ مولانا نے بھی مشنوی شریف میں دو تین جگہ خوارزم شاہ کا ذکر کیا ہے تو اچھے الفاظ میں کیا ہے۔ خوارزم شاہ کی ایک حکایت (دفتر چشم میں) وہ ہے جب اس نے شہربزدار کو فتح کیا اور وہاں کے لوگوں سے ابو بکر نامی شخص کا مطالبہ کیا۔ یہاں پہلی بار اس کا اسم خوارزم شاہ کا ذکر کیا ہے اور 'الپ الخ' کے شاندار الفاظ سے یاد فرمایا ہے۔

شد محمد الپ الخ خوارزم شاہ      در قتال بزردار پر تباہ

ترجمہ: (محمد الپ الخ خوارزم شاہ کے بزردار کی جنگ میں اس کو تباہ کیا۔)

دوسری جگہ ایک گھوڑے کی خوبی اور خوارزم شاہ کی فریضی کا ذکر ہے۔ یہاں 'شاہ فرڈ' کا لفظ استعمال فرمایا ہے۔

چون دسمے حیران شد از دے شاہ فرد روے باسوے عما داللک ۲۹۵ کرد  
ترجمہ: (جب کچھ دیر تک وہ یکتا بادشاہ حیران ہوا تو اس نے عما داللک کی طرف رخ  
کیا۔

اسی دفتر ششم میں ایک اور حکایت ملک ترمذ کی ہے، وہاں ضمناً خوارزم شاہ کا ذکر آگیا ہے  
اور موقع کے اعتبار سے سخت لفظ استعمال فرمایا ہے مگر اس سے فی الجملہ ذمہ متر شخ نہیں ہوتی۔  
جائے تخت او سرقدار گزین بد دزیرے داہی ۱۰۰ گی اورا ہم نشین  
بس شہان آنطرف را کشتہ بود یا محیلہ یا بسوطہ آن غنود  
ترجمہ: (اس نے اپنا پایہ تخت سرقدار کو بتایا اور برادر اختریار کیا۔ اور اس علاقے کے  
بادشاہوں کو حیلہ یا طاقت سے قتل کر دیا۔)

بغیت سے روایگی کی قطعی تاریخ کسی مشرقی تذکرہ نویس نے نہیں دی ہے۔ افلاکی کا یہ بیان  
اوپر لفظ ہو چکا ہے کہ ببغیت سے روایگی کے وقت مولانا کی عمر پانچ سال کی تھی مگر خود افلاکی ہی نے  
آگے چل کر یہ بھی لکھا ہے کہ شیخ بدرا الدین نقاش (المولوی) کی روایت ہے کہ میں نے حضرت  
سلطان ولد سے سنا ہے کہ حضرت بہاء الدین (مولوی بزرگ) کے خط مبارک میں ایک تحریر ایک  
صحیفہ میں ملی جس میں مرقوم تھا کہ جلال الدین محمد من در ببغیت شش سالہ بود۔۔۔ اس سے یہ  
ثابت ہوتا ہے ۶۱۰ھ میں مولانا ببغیت ہی میں تھے۔ اغلبًا یہ سفر آغاز ۶۱۱ھ یا زیادہ سے زیادہ اواخر  
۶۱۰ھ میں شروع ہو گا۔ لیکن اکثر علمائے مغرب نے ببغیت سے روایگی کی تاریخ ۶۰۹ھ میں معین کی  
ہے۔ ۲۲ اور افلاکی کی روایت اول کے مطابق اسے تسلیم کرنے میں کوئی وقت نہیں ہے۔

تعظیم و محکم: بہر حال حضرت سلطان العلماء ببغیت سے اس شان کے ساتھ روانہ ہوئے  
کہ جس شہر کے قریب پہنچتے تھے وہاں کے اعاظم و اکابر شہر سے باہر نکل کر استقبال کرتے اور  
نہایت اعزاز و اکرام کے ساتھ شہر میں لاتے تھے۔ افلاکی کا قول ہے کہ جن جن مقامات سے  
آپ کا گزر ہوتا تھا وہاں کے لوگ پہلے سے حضرت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھتے  
تھے کہ آپ فرماتے ہیں کہ سلطان العلماء بہاء الدین ولد ببغیت سے آرہے ہیں۔ برغبت تمام اور  
اعتقاد تمام ان کا استقبال کرو۔ ۲۳ اس میں شک نہیں کہ حضرت سلطان العلماء کی شہرت ایسی تھی

کہ آپ کے پہنچے سے قبل یہ لوگوں کو خبر ہو جاتی ہوگی اور آپ کے درود مسعود کو لوگ غیرت سمجھتے ہوں گے۔ اکثر مقامات پر لوگوں کے التاس پر حضرت بہاء الدین اپنے اصحاب میں سے کسی نہ کسی شخص کو اپنے قائم مقام کے طور پر چھوڑ جاتے تھے۔ ۲۳

درود نیشاپور و ملاقات شیخ فرید الدین عطار: جب آپ شہر پر شہر قیام کرتے ہوئے نیشاپور میں پہنچتے تو وہاں فرید الدین عطار سے ملاقات ہوئی۔ ۲۴ شیخ نے مولانا (جلال الدین) کو دیکھ کر آپ کے آئندہ عظمت دجال کی پیشین گوئی کی اور اپنی کتاب اسرار نامہ ۲۵ آپ کو عنایت فرمائی۔ مولانا آخر تک اس کتاب کو بہت عزیز رکھتے تھے۔ ۲۶

درود بغداد: نیشاپور سے جل کر بغداد پہنچے۔ جب شہر کے نزدیک پہنچتے تو مخالفین شہر نے آگے بڑھ کر دریافت کیا کہ کون لوگ ہیں اور کہاں سے آ رہے ہیں۔ حضرت سلطان العلماء نے جواب دیا کہ 'مَنِ اللَّهِ وَالَّهُ وَالْأَحَدُ وَلَا تُؤْتُهُ إِلَّا بِالْفَدَاءِ لَا مَكَانٌ لِّأَيْمَانِ وَبِلَا مَكَانٌ لِّرَوْيَانِ' ۲۷ خلیفہ کو جب اس کی خبر ہوئی تو اسے حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی سے تذکرہ کیا، آپ نے فرمایا کہ یہ قول حضرت بہاء الدین ولد کے سوا اور کسی کا نہیں ہو سکتا، شیخ نے خود بڑھ کر استقبال کیا اور چاہا کہ آپ کی خانقاہ میں تھہریں مگر مولانا بہاء الدین نے فرمایا کہ انہرہ دطلہ کے لیے مدرسہ ہی مناسب ہے اور مدرسہ مستنصریہ میں ۲۸ قیام فرمایا۔ خلیفہ نے تمدن ہزار دنار ہدیۃ بیجیے مگر آپ نے قبول نہ کئے۔ نہ خلیفہ سے ملاقات کی البتہ شیخ کے کہنے سے جمعہ کے روز دعڑ فرمایا۔ خلیفہ بھی مجلس میں موجود تھا۔ آپ نے خلیفہ کے خلاف شرع افعال کی بہت کچھ نہ مدت فرمائی اور اسی دعڑ میں مغلوبوں کے ہاتھوں سے بغداد کے غارت ہونے اور خلیفہ کے شہید ہونے کی پیشین گوئی کر دی۔

حضرت سلطان العلماء ۲۹ میں بغداد میں تشریف لائے ہوئے ہوں گے۔ یہ زمانہ خلیفہ..... الناصر دین اللہ کا تھا جو ۱۱۸۰ھ/۱۲۲۵ء سے ۱۱۸۵ھ/۱۲۲۵ء تک حکمران رہا۔ اس کا زمانہ بہت میں اگن کا زمانہ تھا اور وہ خود نہایت شجاع و باہمیت، رعایا پرور اور مدیر فرمائروں تھا۔ افلاکی نے حضرت بہاء الدین کی زبان سے اس کے خلاف شرع اور خالم ہونے کی جو کیفیت نقل کی ہے وہ تاریخوں کے بیان سے خلاف واقعہ معلوم ہوتی ہے۔ نیز یہ کہ بقول افلاکی حضرت سلطان العلماء نے تاریخوں کے ہاتھ سے اس خلیفہ کے ہلاک ہونے کی جو پیشین گوئی کی تھی، وہ

بھی صحیح نہیں۔ ناصر کا انتقال ۱۳۳ھ میں ہوا۔ اس کے بعد طاہر، مستنصر اور مستعصم خلیفہ رہے اور مستعصم ۱۲۵۸ھ/۱۳۵۶ء میں تاتاریوں کے ہاتھوں شہید ہوا، البتہ تاتاریوں کے خروج کی پیشین گوئی صحیح تھی کیوں کہ ۱۱۶ھ میں یہ قند شروع ہو گیا اور ناصری کے عہد میں انتہا کو پہنچ چکا تھا۔ بغداد اگر چہ بچارہ مگر دیگر ممالک اسلام کی تباہی و بریادی ناصری کے زمانہ میں ہوئی۔

قیام بغداد: صحیح طور پر نہیں معلوم ہوتا کہ بغداد میں قیام کتنے دنوں رہا مگر پہ سالار نے یہ لکھا ہے کہ ایک مہینے تک بسم اللہ کی تفسیر بیان فرماتے رہے۔ ۵۰ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں قیام کچھ زیادہ دنوں تک رہا۔ افلاکی نے مذکورہ بال مجلس کے حالات درج کرنے کے بعد یہ لکھا ہے کہ ”منقول انسنت کہ حضرت بہاء الدین ولد روز سوم از راہ کوفہ بسوئے کعبہ عزیت نمود“ یعنی اس سے مقصود یہی ہے کہ وعظ کے تیرے روز وہاں سے روانہ ہو گئے۔ افلاکی نے یہ بھی لکھا ہے کہ نوز آپ بغدادی میں تھے کہ لیخ کی تباہی کی خبر خلیفہ کے پاس پہنچ گئی تھی ایہ اور ”فیہ مافیہ“ میں بھی ہے کہ ”در راہ خبر بادر سید کہ شکر تار قصد لیخ کر دند و قتل و خرابی بسیار واقع شد و اہالی آن متفق شد ۱۲۰ھ“ مگر برداشت متفقہ لیخ کو چنگیز خان نے ۱۱۶ھ/۱۲۰ء میں تباہ کیا ہے اور افلاکی ہی کی دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت مولانا نالارنہ میں تھے۔ ۳۵

اس سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ مولانا بہاء الدین نوز اشٹائے سفر میں تھے کہ خراسان پر مغلوں کی فوج کشی شروع ہو گئی۔ اس فوج کشی کا آغاز ۱۱۶ھ میں ہوا ہے۔ پس سلطان ولد کی مراد سفر سے بھی ہو گی کہ اس وقت تک قونیہ میں مستقل قیام نہیں ہوا تھا۔

حج و زیارت: غرض بغداد سے براہ کوفہ کے محظیرہ کو روانہ ہوئے یا نہیں مگر ”فیہ مافیہ“ میں صاف لکھا ہے کہ ”القصہ مولانا بہاء الدین بعد از گز اردن حج متوجہ روم شد ۱۲۰ھ“ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا کو بچین میں ہی دولت حج کی سعادت نصیب ہو گئی تھی۔ بعد فراغ حج حجاز سے گز رتا ہوا یہ قافلہ دمشق پہنچا، راستہ میں مدینہ منورہ کے قیام کو ایک نتیجہ لازمی سمجھ لیتا چاہئے۔ دمشق میں اس وقت الملک العادل سیف الدین ابو بکر ایوبی (۱۱۹۶ھ/۱۲۱۸ء تا ۱۲۱۵ھ/۱۱۹۲ء) برادر سلطان صلاح الدین حکمران تھا۔ الی شام نے بہت چاہا کہ مولانا بہاء الدین وہاں قیام فرمائیں مگر آپ رضا مند نہ ہوئے اور شہر بیشتر سفر کرتے ہوئے ملاطیہ پہنچے اور غالباً ۱۱۳ھ میں

طاہریہ میں تھے۔

**وروہ آفسٹر:** یہ قائلہ جب طاہریہ سے روانہ ہو کر آذربائیجان سے گزر رہا تھا تو اکثر ہر ایوں نے چاہا کہ آذربائیجان میں قیام کریں مگر مولانا نے بزرگ نے شہر میں جانا پسند نہ کیا۔ جب عصمت خاتون (ملکہ ملک فخر الدین والی آذربائیجان) کو یہ خبر ہوئی کہ مولانا بہاء الدین حوالی شہر سے گزر رہے ہیں تو وہ خود آپ کے عقب میں روانہ ہوئی اور آفسٹر کے قریب آپ سے ملاقات کی۔ اس کے پیچے پیچے ملک فخر الدین بھی بیٹھ گیا۔ ان دونوں نے بہت چاہا کہ آپ شہر میں چلیں مگر آپ راضی نہ ہوئے۔ آخر آپ نے یہ خواہش کی کہ اسی قبیلے میں ایک مدرسہ آپ کے لیے بنادیا جائے، چنانچہ آفسٹر دا قع آذربائیجان میں آپ کے لیے ایک مدرسہ بنادیا گیا۔ آپ نے چار برس ۵۵ وہاں قیام فرمایا اور درس و تدریس میں مشغول رہے۔ چار برس کی مدت افلائی نے لکھی ہے مگر سپہ سالار نے آفسٹر کے قیام کی مدت کم و بیش ایک برس قرار دی ہے، مگر آگے کی تاریخوں کے ملائے سے افلائی کی روایتی اسح معلوم ہوتی ہے۔

**وروہ لارنڈہ:** جب ملک فخر الدین اور عصمت خاتون کا انتقال ہو گیا تو حضرت سلطان العلماہ آفسٹر سے شہر لارنڈہ میں تشریف لائے۔ لارنڈہ تو ایک قونیہ سے تھا۔ یہاں امیر موی نائب سلطان علاء الدین نے آپ کا خیر مقدم کیا۔ امیر نے اپنے مکان میں مخبرانا چاہا مگر آپ نے منظورہ فرمایا اور یہاں بھی آپ کے لیے ایک مدرسہ تعمیر کیا گیا۔ کم و بیش سات برس یہاں قیام رہا۔

حضرت سلطان العلماہ کے لارنڈہ پہنچنے سے کچھ قابل یا بعد سرقد کے ایک نہایت معزز و مؤثر شخص خواجہ شرف الدین سرقدی بھی (غالباً فتنہ مہول کی وجہ سے) ترک وطن کر کے لارنڈہ میں آگئے تھے۔ خواجہ سرقد کے بہت بڑے مالدار اشخاص میں تھے۔ حشمت و جاہ میں بھی پایہ بلند رکھتے تھے۔ ان کی زوجہ کرائے خاتون بزرگ بھی بڑی دیندار بیوی تھیں۔ ۷۶

افلاکی نے خواجہ کی نسبت لکھا ہے کہ مردے بود معتبر کریم الاصل و شریف، ۷۷ حضرت سلطان العلماہ اور خواجہ شرف الدین دونوں کو اس غریب الوطی میں ہم وطنی کا لطف حاصل ہوا ہو گا۔ اس مودت باہمی نے ترقی کر کے مواصلت کی صورت پیدا کر دی۔ خواجہ کے ایک لڑکی گوہر خاتون نامی تھیں، وہ ابھی خوب سال عی تھیں کہ حضرت سلطان العلماہ کی خواہش پر خواجہ نے ان

کی نسبت مولانا جلال الدین سے کر دی۔ ۸۵ اور کچھ زمانہ بعد لارنڈہ ہی میں گوہر خاتون سے مولانا کا عقد ہو گیا ۹۵ اس وقت مولانا کی عمر سترہ ۲۰ یا اٹھارہ ۲۱ برس کی تھی۔ یعنی یہ عقد ۲۱ یا زیادہ سے زیادہ ۲۲ ہی میں ہوا۔

ان ہی گوہر خاتون کے بطن سے ۲۲ ہی میں مولانا کے خلف صدق سلطان ولد متولد ہوئے اور اس کے بعد دوسرے فرزند علاء الدین بھی لارنڈہ ہی میں پیدا ہوئے۔

وروپ قونیہ: جس زمانہ میں حضرت سلطان العلماہ بغداد میں قیام فرماتھے، علاء الدین کیقیاد (سلطان روم) کی طرف سے کچھ لوگ وہاں آئے ہوئے تھے۔ وہ آپ کی عظمت و شان کو دیکھ کر مرید ہو گئے تھے۔ واپس جا کر سلطان سے حالات بیان کئے۔ سلطان غائبانہ آپ کا معتقد ہو گیا اور اس آرزو میں رہتا تھا کہ ملاقات صوری بھی نصیب ہو۔ پس جب سلطان کو معلوم ہوا کہ امیر موی نے سلطان العلماہ کو لارنڈہ میں روک رکھا ہے اور سلطان سے اطلاع تک نہیں کی تو وہ سخت رنجیدہ ہوا اور امیر موی کے نام تہذیدی فرمان بھیجا۔ امیر موی فرمان کو دیکھ کر بہت پریشان ہوا اور سلطان العلماہ کی خدمت میں حاضر ہو کر کل حالات عرض کئے کیوں کہ آپ خود ہی امیر موی کو اس اطلاع سے روکتے تھے جس کی وجہ یہ تھی کہ سلطان شراب پیتا اور چنگ سنتا تھا اور اس وجہ سے حضرت سلطان العلماہ اس سے ملنا نہیں چاہتے تھے۔ جب امیر موی کے نام سلطان کا فرمان آیا، اس وقت حضرت سلطان العلماہ نے فرمایا کہ فوراً ہی بے تحاشا روانہ ہو جاؤ اور سلطان سے کل حالات بیان کرو۔ سلطان نے حالات سن کر عہد کیا کہ اگر حضرت بہاء الدین ولد قونیہ میں تشریف لائیں اور یہیں مستقلًا قیام کریں تو میں آئندہ نہ شراب پیوں گا نہ چنگ سنوں گا۔

سلطان کے اس خیال کے معلوم ہونے کے بعد سلطان العلما قونیہ کی طرف روانہ ہوئے۔ ۲۲ سلطان نے خود استقبال کیا۔ محل کے قریب پہنچ کر گھوڑے سے اتر پڑا۔ سلطان العلما جس قدر منع فرماتے، سلطان اور زیادہ فروتنی کرتا۔ سلطان کی اس ارادت کا اثر آپ کے دل پر بھی ہوا اور خود آپ بھی گاہ بگاہ سلطان کے پاس جایا کرتے تھے۔ سلطان نے چاہا کہ محل شاہی میں قیام فرمائیں مگر آپ نے اسے منکور نہ کیا اور مدرسہ التوپیاں میں قیام فرمایا۔ سلطان نے نذر و تحائف بہت کچھ پیش کئے مگر حضرت سلطان العلما نے کچھ بھی قبول نہ کیا اور فرمایا کہ

میرے پاس بقدر کفايت مال موجود ہے۔ مجھے حاجت نہیں۔ اس اثنائیں دو جوان آپ کے مرید ہوئے۔ ایک خباز تھا اور دوسرا قصاب۔ آپ نے دونوں کو ہزار ہزار دینار دیے کہ درویشوں کے لیے ہمیشہ سامان خورد فوش جھیاڑ کھیں۔

سلطان اس وقت تک کسی کا مرید نہیں ہوا تھا۔ وہ خود میں اکثر امراء کے آپ کا مرید ہو گیا۔

سنہ ورود قونیہ: حضرت بہاء الدین ولد نے قونیہ میں دو برس قیام کے بعد انتقال فرمایا اور آپ کا انتقال ۲۲۸ھ میں ہوا ہے اس لیے قونیہ میں ورود ۲۲۶ھ میں ہوا ہو گا۔ ۲۵۔ یہاں امیر بدر الدین نے آپ کے لیے ایک بڑا مدرسہ بنایا جس کا نام تھا مدرسہ خداوندگار اور اس کے لیے بڑی جائیداد وقف کی۔ ۲۶۔

مدرسہ کی توسیع: مولانا کے لیے مدرسہ تو حضرت سلطان العلما کی زندگی ہی میں تیار ہو گیا۔ تھا مگر مدرسہ کے ساتھ خدام وغیرہ کے لیے عامر خانہ مولانا کے زمانہ میں امیر تاج الدین نے نہایت اصرار کر کے اور سلطان ولد سے سفارش کرائے تھے ہزار دینار کے صرف نے سے تیار کیا۔ مناقب العارفین<sup>۱</sup> کی ایک روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ سلطان عز الدین کنگرود کے وزیر قاضی شہید مرحوم مولانا عز الدین قونیہ نے خاص قونیہ میں مولانا کے لیے ایک مسجد جامع بنائی تھی۔ قونیہ کے حوام و خواص سے قطع نظر کر کے خود سلطان علاء الدین کی قبادی نظر میں حضرت سلطان العلما کی جو عظمت و دقت تھی، اس کا اندازہ ان روایتوں سے ہو سکتا ہے جو سپہ سالار اور افلاکی نقل کی ہیں۔ یہاں صرف تین چار روایتیں اس قسم کی درج کی جاتی ہیں۔

(۱)

ایک مرتبہ سلطان العلما راستے سے گزر رہے تھے۔ دیکھا کہ ایک سپاہی کسی مظلوم کو مار پیٹ رہا ہے۔ آپ نے اسے ایک عصا مارا اور ایک عی ضرب میں وہ شخص مر گیا۔ سلطان کو تردد ہوا کہ بے وجہ ایک شخص کو مار دیا۔ سلطان العلما نے فرمایا کہ تردد کی کوئی بات نہیں، بے حکم خدا کچھ نہیں ہوتا۔ میں نے درحقیقت ایک کتے کو مارا ہے اور ایک انسان کو اس کے ظلم سے بچایا ہے۔ سلطان نے اس کی قبر کو مکونے کا حکم دیا تو دیکھا کہ واقعی ایک سیاہ کتا پڑا ہے۔

(۲)

سلطان علاء الدین نے جب قونیہ کا قلعہ تیار کیا تو ایک روز حضرت سلطان العلماء سے اس کی سیر کی تجویز کی۔ آپ نے فرمایا کہ دفع سیل اور منع خیل کے لیے اچھا ہے مگر مظلوموں کے تیر دعا کا کیا علاج۔ جو ہزاروں لاکھوں برجوں سے گزر جاتی اور عالم کو خراب کر ڈالتی ہے۔ عدل و انصاف کا قلعہ بنائیے کہ اسی میں دنیا کا امن اور عافیت کی خیر ہے۔ سلطان پر اس نصیحت نے اپنا پورا اثر دکھایا۔

(۳)

ایک روز سلطان زیارت کو آیا۔ حضرت سلطان العلماء نے ہاتھ کی بجائے عصا آگے بڑھا دیا۔ سلطان نے اسی کو بوسہ دیا مگر دل میں یہ خیال گزرا کہ سلطان العلماء کو اپنے علم و فضل پر کس درجہ غرور ہے۔ آپ نے فوراً یہ فرمایا کہ یہ تملق و تواضع علمائے گدا جسم کا کام ہے۔ جن سلطان دین نے اصل کو پالیا ہے وہ اس کی پروانیں کرتے اور یہ غرور نہیں ہے۔

(۴)

ایک مرتبہ آپ نے سلطان علاء الدین سے فرمایا کہ میں بھی سلطان ہوں اور آپ بھی سلطان ہیں۔ آپ کی سلطنت اس وقت تک ہے کہ آپ کی آنکھ کھلی ہوئی ہے۔ میری سلطنت اس وقت سے شروع ہوگی جب میری آنکھ بند ہوگی۔

جس زمانہ میں حضرت شیخ شہاب الدین سہروردی سلطان علاء الدین کے پاس قیام فرم تھے، سلطان نے خواب دیکھا کہ اس کا سرسونے کا، سینہ چاندی کا، ناف سے نیچے بوجہے کا، رانیں سراب کی اور دونوں پاؤں ارزہر کے ہو گئے ہیں۔ لوگ اس خواب کی تعبیر سے عاجز رہے۔ شیخ نے اس کی تعبیر حضرت سلطان العلماء کے حوالے کی۔ آپ نے فرمایا کہ اے سلطان! جب تک تو دنیا میں رہے گا آسودگی رہے گی۔ تیرے بعد تیرے فرزند کا زمانہ (سونے کے مقابلہ میں) چاندی کے مثل ہوگا، اس کے بعد تیرے پوتے کا زمانہ لوہے کا ایسا ہوگا جب سلطنت تیرے بطن میں پہنچے گی دنیا درہم و برہم ہو جائے گی اور چوتھے بطن تک پہنچ کر ملک روم بالکل خراب ہو جائے گا اور آل سلجوق کا زوال ہو جائے گا۔

قونیہ میں دو برس ۷۸ کے قیام کے بعد حضرت بہاء الدین ولد پیار ہوئے۔ سلطان

عیادت کو آیا۔ بہت رویا اور کہا کہ میری خواہش تو یہ ہے کہ سلطان العلما کو تخت پر بٹھاؤں اور خود سر لکر بنوں اور فتوح حاصل کروں۔ سلطان العلما نے یہ سن کر فرمایا کہ اگر نیت صحیح ہے تو بس معلوم ہو گیا کہ میں عالم شہادت سے جہان سعادت کی طرف سفر کیا چاہتا ہوں۔

چنانچہ اس کے تیرے دن جمعہ کے روزہ دوپہر کے وقت ۲۸ ربیع الآخر ۶۲۸ھ کو انتقال فرمایا۔<sup>۱۹۷</sup> سلطان کو سخت رنج ہوا۔ سات دن تک محل سے باہر نہ لکلا اور چالیس روز تک سوار نہ ہوا۔ رسم عزاء تمام و کمال انجام دی۔ مرقد مبارک تعمیر کیا۔ اس کے گرد اگر دھصار پکھوا�ا اور سنگ مرمر پر تاریخ وفات کندہ کر کے لگائی۔ آپ کا مرقد پہلے مختصر تھا۔ بعد کو وسیع کیا گیا اگر شاید مولانا کے زمانہ میں اپا نہیں ہوا کیوں کہ افلائی کی روایت ہے کہ ایک روز میمین الدین پروانہ نے یہ خواہش ظاہر کی کہ سلطان العلما کے مزار پر ایک عمدہ گنبد بنائے۔ فرمایا کہ آسان کے گنبد سے بہتر نہیں ہو سکتا۔ جو ہے وہی کافی ہے۔<sup>۲۰۰</sup>

سلطان ولد کی ایک روایت کے ہموجب انتقال کے وقت حضرت سلطان العلما کی عمر پچاہی برس کی تھی۔ ایک (مگر اس روایت کی صحت میں کسی قدر شک کی گنجائش ہے)۔

حضرت سلطان العلما کو مولانا سے ابتدائی سے غایت درجہ کی محبت تھی اور مولانا کے مرنبہ سے آپ دوسری کو بھی آگاہ فرماتے تھے۔ خداوندگار کا خطاب آپ علی کا عطا کیا ہوا تھا اور بہت ہی کم سنی سے آپ کو اس لفظ سے مخاطب فرمایا تھا۔

ایک مرتبہ فرمایا کہ جب تک میں زندہ ہوں کوئی میرا مش پیدا نہیں ہوتا۔ ذرا انتظار کرو کہ میں گزر جاؤں، پھر دیکھنا کہ میرا فرزند جلال الدین محمد کیا ہوتا ہے۔ وہ میری جگہ پر ہو گا، بلکہ مجھ سے بھی بالآخر ہو جائے گا۔<sup>۲۰۱</sup>

دوسرا طرف مولانا کے دل میں حضرت سلطان العلما کی جو عظمت و وقعت تھی، اس کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ سلطان ولد نے فرمایا ہے کہ میرے والد نے اپنے انتقال کے وقت فرمایا تھا 'سلطان ولد آگاہ ہو کہ قیامت کے دن میں اور میرے تمام مرید مولانا نے بزرگ کے زیر سایہ ہوں گے اور آپ علی کے ویلے سے ہم سب پر رحمت ہو گی۔<sup>۲۰۲</sup>

ایک دوسرے موقع پر صحیح اصحاب میں فرمایا کہ اگر مولانا نے بزرگ چند سال اور زندہ

رہے تو میں شش الدین تبریزی کا محتاج نہ ہوتا۔ ۲۷

حضرت سلطان العلمارات کے اور دن کے مجاہدات سے ایک لمحہ بھی غافل نہیں ہوتے تھے۔ لوگوں نے سبب پوچھا تو فرمایا کہ یہ سب کچھ اپنے فرزندوں اور دوستوں کے لیے کرتا ہوں۔ ۲۸

اگر راستہ میں بھی کسی مرید کی نظر کسی خوشرو پر پڑ جاتی تو جب وہ خدمت شریف میں حاضر ہوتا تو اس پر بھی اس کو متنبہ فرمادیتے تھے۔

آپ کی ایک عادت یہ تھی کہ گورستان میں پھرا کرتے تھے اور کہا کرتے کہ خدا یا مجھے تو خونخو اور متحمل بنا۔ مریدوں سے فرمایا کرتے تھے کہ دن بھر گورستان میں پھرو، رات کو ستاروں کو دیکھو کہ جو اسے عالم کا مشاہدہ ہو۔ ۲۹

آپ اپنے ہم صدر علماء صلحاء کا پاس و لحاظ ہمیشہ میسر رکھتے تھے۔ خلیفہ بغداد نے جب شیخ شہاب الدین سہروردی کو سلطان علاء الدین کی قباد کے پاس بطریق رسالت بھیجا، اس وقت سلطان قلعہ کوالا میں تھا اور حضرت سلطان العلماء کو بھی اپنے ہمراہ لے گیا تھا۔

شیخ کو بھی وہیں قلعہ میں بلایا۔ مولانا نے شیخ کی بے حد تعظیم و تکریم کی اور فرمایا کہ سہروردیان نند و خویشان نزدیک اند۔

حضرت سلطان ولد کے ایک قول سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت سلطان العلماء جہاد میں بھی شریک ہوا کرتے تھے۔ سلطان ولد کے الفاظ یہ ہیں کہ ”وقت کے بغرا سوار شدے در صف حیدر کار بودے۔“ ۳۰

آخر میں سلطان العلماء کے تین چار اقوال حکم آمیز نقل کر کے اس فصل کو ختم کیا جاتا ہے۔ سلطان علاء الدین جب آپ کا مرید ہوا ہے تو ایک بہت بڑا اجتماع کیا تھا، جس میں تمام علماء و شیوخ جمع تھے۔ اس وقت اس کے دل میں یہ خیال گزرا کہ اگر سلطان العلماء کچھ فرماتے تو لوگ مستفید ہوتے۔ آپ نے اس خطرہ دلی کو محسوس کر کے فرمایا کہ اے پادشاہ آپ کو خبر ملی تھی کہ سلطان العلماء آرہے ہیں۔ یہ خبر نہیں ملی تھی کہ کوئی خصال آرہا ہے کہ پادشاہ کے لیے تیار کرے اگر اخلاق و حضور دل کے ساتھ ایک دم مراقبہ کرو اور ادب باطن کو زناہ رکھو تو جو کچھ

مطلوب و مقصود دلی ہے، بے گفت زبان میسر ہو۔ ۹۷

ایک مرتبہ درس عام میں جلال الدین حسیری بحث کرنے لگے۔ آپ نے ناخوش ہو کر فرمایا کہ آپ جن صحف پر اس قدر ناز کرتے ہیں اگر یہ باقی نہ رہیں اور دنیا میں کوئی مدرسہ و مسند قائم نہ رہے تو کیا کیجئے گا۔ کوشش کیجئے کہ صحیفہ دل کے لطائف از بر ہو جائیں کہ ہمیشہ باقی رہیں اور وہ علم علم عشق ہے کہ مرنے کے بعد کام آئے گا۔ ۸۰

ای طرح ایک مرتبہ آپ بخیں میں وعظ کہہ رہے تھے، اثنائے وعظ میں فرمایا کہ 'قیامت میں خدا تعالیٰ جزاۓ اعمال صالحہ کے عوض میں حور و قصور عطا فرمائے گا۔ ایک پیر مرد نے مسجد کے گوشہ سے اٹھ کر کہا کہ اس عالم میں ہم اپنے احوال کی درستی میں مشغول رہیں، قیامت میں حور و قصور کی سیر پر اکتفا کریں۔ آخر دیدار کب نصیب ہو گا۔ فرمایا کہ یہ حور و قصور کے روز فہم عوام کے قصور کی وجہ سے ہیں، ورنہ اصل دیدار ہی ہے۔ ۸۱

حضرت سلطان العلماء کی وفات کے بعد مولانا جلال الدین محمد بالاتفاق ان کے جانشین اور مدرسہ خدمت گار کے استاد مقرر ہوئے۔ مولانا نے باطنی سلسلہ سید برہان الدین سے حاصل کیا، سلطان العلماء کی وفات کے بعد سید جب قونیہ میں وارد ہوئے ہیں، اسوقت مولانا وہاں تشریف نہیں رکھتے تھے بلکہ شہر لارنڈہ کو چلے گئے تھے۔ سید چند ماہ مسجد سجواری میں مختلف رہے اور مولانا بجلت تمام قونیہ میں تشریف لائے۔ سید سے ملے اور آپ کو اپنے مدرسہ میں ٹھہرایا۔

مولانا کے آجائے کے بعد سید نے آپ سے کہا کہ آپ کے والد صاحب قال ہونے کے ساتھ صاحب حال بھی تھے۔ قال میں تو آپ والد سے بھی بڑھ گئے ہیں، اب حال کی طرف بھی توجہ کیجئے کہ آپ اپنے والد کے پورے وارث و جانشین ہو جائیں۔ چنانچہ مولانا جلال الدین روی ۹ رسال ان سے اکتاب فیض باطنی کرتے رہے۔ تیرہ ما فیہ میں اس کی صراحت ان کے الفاظ کے ساتھ موجود ہے۔ مدت نہ سال در خدمت او بودتا سید برہان الدین وفات یافت۔ ۸۲

حضرت بہاء الدین ولد نے جب انتقال فرمایا ہے، اس وقت مولانا کی عمر چونیں برس کی ہو چکی تھی۔ آپ علوم ظاہر و باطن میں اپنے والد کے زیر سایہ کمال حاصل کر چکے تھے، مگر طلب علم کا شوق دامنگیر تھا، اس لیے کچھ مدت تک بالاستقلال قونیہ میں قیام نہیں رہا بلکہ تحصیل علم

کے لیے آپ برا بر حلب، دمشق وغیرہ کا سفر کرتے رہے۔ حضرت بہاء الدین ولد کے انتقال کے بعد مولانا پہلا سفر لارنڈہ کی جانب ہوا۔ وہاں غالباً ایک برس تک قیام رہا۔ جب سید برہان الدین ۶۲۹ھ میں قونیہ میں وارد ہوئے تو آپ کی طلب پر مولانا واپس تشریف لائے۔ چونکہ قونیہ میں سید برہان الدین نے سلسلہ دعوت و ارشاد جاری کر دیا تھا اور حضرت بہاء الدین ولد کی خلافت کی خدمت بخوبی انجام دے رہے تھے، اس لیے مولانا کو قونیہ سے باہر جانے کا موقع حاصل ہو گیا اور آپ نے دوسرے ہی سال شام کا ارادہ کر دیا اور اول حلب ۸۳۵ھ میں وارد ہوئے۔ یہاں سلطان صلاح الدین کے بیٹے الملک الظاہر نے قاضی ابوالمحاسن ۸۳۵ھ کی تحریک سے ۸۵۹ھ میں متعدد بڑے بڑے مدرسے قائم کئے تھے۔ چنانچہ اس زمانہ سے حلب بھی دمشق کی طرح مدرسہ العلوم بن گیا تھا۔ ۸۵

حلب میں مولانا نے مدرسہ حلاویہ میں قیام کیا۔ یہاں آپ نے کمال الدین ابن عدیم سے استفادہ ۸۶۵ھ علوم کیا، لیکن رسالہ پہ سالار سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا نے صرف اسی ایک مدرسہ پر تقاضت نہیں کی بلکہ مختلف مدارس میں تحصیل علم کی، البتہ ابن عدیم سے خصوصیت کے ساتھ استفادہ کیا۔ پہ سالار کے الفاظ یہ ہیں در عقوان جوانی بے محروم سے حلب در چند مدرسہ باقاعدت واستفادت از بندگی مولانا کمال الدین بن عدیم کہ در اصناف علوم و شہرت در عالم نظر نداشت مشغول بود۔ ۸۷۵

کمال الدین کی نسبت مناقب العارفین میں لکھا ہے کہ ملک الامر ا حلب کمال الدین ابن عدیم کہ ملک ملک حلب بود، فاضل و علامہ، و کاروان و صاحب دل دروشن دروں۔ ۸۸۵ اور سوانح مولانا روم میں لکھا ہے کہ اس مدرسہ (یعنی مدرسہ حلاویہ) کے مدرس مولانا کمال الدین ابن عدیم جلی تھے۔ ۸۹۵ ابن عدیم حلب کے بعض مدرسون میں مدرس ضرور ہے ہیں مگر ملک العزیز ہی کے زمانہ میں آپ قاضی ہو گئے تھے اور پھر وزارت پر فراز ہوئے۔ آپ کی نسبت مناقب العارفین کے بعض فقرات ملک الامر ا بتدریس مشغول می شد، بعضے ام خواص او و طلبہ علم، بواب مدرسہ تاؤاب ملک سے بھی مترشح ہوتا ہے کہ مولانا جب حلب میں تشریف لائے ہیں، اس وقت ابن عدیم خدمت وزارت پر فائز تھے اور یہ خدمت ایک عالم کے لیے مانع شغل تدریس نہیں ہے۔

مولانا گرچہ تحصیل علم میں مشغول تھے مگر آپ کے کمال کا یہ حال تھا کہ بقول سپہ سالار جو مشکل مسائل کی سے حل نہ ہوتے تھے، وہ آپ ہی حل کرتے تھے اور ایسے وجہ بیان فرماتے تھے جو کسی کتاب میں درج نہ ہوتے تھے۔ ۹۰

حلب سے مولانا کی روائی کے متعلق افلاکی نے ایک طولانی روایت دی ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ ابن عدیم بدیں وجہ کہ مولانا سلطان العلماء کے فرزند تھے ہر طرح آپ کی خاطر داری کرتے تھے اور آپ کی نظریات و ذکاوت کے باعث درس میں بھی آپ کو سب سے مقدم رکھتے تھے۔ اس سے ابن عدیم کے بعض خواص و طلبہ کو رشک ہوا۔ مدرسہ کے درپان نے کمال الدین سے شکایت کی کہ مولانا آدمی رات کو مدرسہ سے باہر چلے جاتے ہیں اور دروازہ بند کا بند رہتا ہے۔ کمال الدین کو اس سے تردد ہوا۔ ایک روز خود بھی چھپ کر مولانا کے ساتھ ہو گئے، شہر سے باہر پہنچ کر مسجد خلیل الرحمن کے قریب ایک سفید قبہ نظر پر اور دہاں سے غیبان بزر پوش نے نکل کر مولانا کا استقبال کیا۔ کمال الدین اس بیت سے بے ہوش ہو گئے۔ جب اٹھے تو نہ قبہ تھا اور نہ کوئی نشان، سر گردان پھرتے رہے، شہر میں بچل پڑ گئی۔ آخر مولانا ہی کی نشاندہی سے لوگوں نے آپ کو پایا۔ اب کمال الدین کا اخلاص اور بڑھ گیا اور وہ مولانا کے مرید ہو گئے۔ سپہ سالار نے اس روایت کو قدرے تغیر کے ساتھ بیان کیا ہے مگر اس موقع پر کمال الدین کی بجائے اکمل الدین کا نام لیا ہے لیکن اسے محض لغزش قلم سمجھنا چاہئے۔

مولانا نے جب دیکھا کہ شہرت بڑھتی جا رہی ہے تو اس اشتہار سے بچنے کے خیال سے آپ دمشق کو روانہ ہو گئے۔

مولانا کی روائی کے چند ماہ بعد سلطان روم کی طرف سے ملک الادیان بدر الدین بھی کمال الدین کے پاس اس غرض سے آئے کہ مولانا کو واپس لے جائیں۔ مگر مولانا دمشق جا پکے تھے۔ کمال الدین نے واقعہ مذکورہ بدر الدین سے بیان کیا اور بدر الدین نے واپس جا کر سلطان سے عرض کیا۔ اس سے سلطان اور اہل قویہ کی عقیدت بڑھ گئی۔ ۹۱

مولانا کس سنہ میں حلب سے روانہ دمشق ہوئے، اس کی کوئی قطعی تاریخ کہیں مذکورہ نہیں ہے۔ مگر *مناقب العارفین* میں دور روایتیں ایسی موجود ہیں جن سے تاریخ کا تعین ہو سکتا ہے

مگر وہ تاریخ حالات کے خلاف پڑتی ہے۔ وہ دونوں روایتیں حسب ذیل ہیں۔

اکمل الدین کی روایت ہے کہ میں مولانا کے ساتھ حلب میں تھا۔ ایک روز میں بازار گیا اور بقال سے کچھ خریدا۔ اس نے مجھے گالی دی۔ میں نے مولانا سے شکایت کی۔ سخت رنجیدہ ہوئے، فرمایا کہ یہاں سے سفر کرنا چاہئے، مغلوں کا شکر آرہا ہے اور حلب کو تباہ کرے گا، ہم لوگ معاد مشق کی طرف روانہ ہو گئے، اس کے بعد ہمی مغلوں کا شکر آیا اور حلب کو برباد کیا اور اس بقال کے ٹکڑے ٹکڑے کر ڈالے۔

اکمل الدین کی روایت ہے کہ راہ شام میں مولانا کی کرامت و شجاعت کا ایک دوسرا مشاہدہ ہوا۔ ایک مقام پر ساربان نے منزل کرنا چاہی۔ مولانا نے اجازت نہ دی، اس نے اصرار کیا۔ مولانا نے ایک گھونسہ مارا اور اس کے دونوں ہاتھ باندھ کر کندھ پر اٹھالیا اور اسی طرح ایک کوس کے قریب چلے گئے اور ایک بزرہ زار میں قیام کیا۔ فرمایا کہ بے وقف تجھے ہم پر رحم نہ آیا اپنے اونٹوں پر تو رحم آیا ہوتا کیوں کہ وہ جگہ بالکل خشک تھی اور وہاں آج مفول قیام کریں گے۔ چنانچہ ہوا ہی ہوا۔

مولانا حلب سے شام کے ایک قافلے کے ساتھ روانہ ہوئے تھے۔ راستہ میں یہ قافلہ ایک کھوہ (مغارہ) کے پاس ٹھہرا۔ اس کھوہ میں چالیس راہب رہتے تھے۔ ان راہبوں نے اپنی کرامات دکھانا چاہی مگر آخر مولانا کے سامنے اظہار عجز کرنا پڑا اور سب کے سب مسلمان ہو گئے اور بحکم مولانا وہیں رہ کر آئندروند کی خدمات بجالاتے رہے۔

مولانا نے دمشق پہنچ کر نورسہ مقدسیہ ۹۴۰ میں قیام فرمایا اور بعد تام تھیل علوم میں مشغول ہو گئے مگر پہ سالار ۹۴۹ کی روایت ہے کہ آپ مدرسہ بُرانیہ میں رہتے تھے (لیکن اس مدرسہ کا کچھ حال معلوم نہیں ہوتا۔) ۹۵۰ دمشق میں مولانا نے کن کن علماء سے فیوض حاصل کئے اس کا کچھ پتہ نہیں چلتا ہے مگر اس قدر مسلم ہے کہ اس زمانہ میں علمائے اسلام کا جو اجتماع دمشق میں تھا وہ کہیں اور نہیں تھا۔ ضرور ہے کہ مولانا نے ان میں سے برتر افراد سے استفادہ کیا ہوا اور یہ تو اغلب بلکہ یقین ہے کہ ان میں سے اکثر وہ کی صحبت میں رہے ہوں گے۔ دیگر علماء کے سوا پہ سالار نے بالصراحة ہے کہ دمشق میں شیخ مکی الدین ابن عربی شیخ سعد الدین حموی، شیخ

علمان روی، شیخ اوحد الدین کرمانی، شیخ صدر الدین قونوی سے مولانا کی صحبت رہا کرتی اور باہم  
دگر حقوق و معارف بیان ہوتے تھے۔ ۹۶

قطعی طور پر نہیں کہا جاسکتا کہ مولانا نے دمشق میں کتنی مدت قیام فرمایا مگر افلاکی نے یہ  
لکھا ہے کہ گویند کہ قریب ہفت سال مقیم دمشق یودو گویند چہار سال بود۔ ۹۷ یہ معلوم ہے کہ مولانا  
سید برهان الدین سے قیصریہ میں ملتے ہوئے قونیہ آئے تھے اور سید بھی مولانا کے ہمراہ یا آپ کے  
کچھ زمانہ بعد قونیہ آگئے تھے اور پھر کچھ مدت بعد قونیہ سے آخری مرتبہ رخصت ہوئے ہیں۔  
۹۸ میں قیصریہ میں تھے اور ۷۶۲ھ میں سید کا انتقال ہوا ہے اس وقت مولانا قونیہ یہی سے  
آپ کی زیارت قبر کے لیے روانہ ہوئے ہیں۔ ان تمام واقعات سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ دمشق  
میں مولانا کا قیام چار برس رہا ہے اور آپ ۶۳۶ھ یا ۶۳۵ھ تک قونیہ واپس آگئے تھے۔

بہر حال تحصیل علم کی غرض سے دمشق میں مولانا کا قیام ۶۳۱ھ اور ۶۳۲ھ کے درمیانی  
زمانہ میں رہا۔ پھر (غائب ۶۳۵ھ کے بعد) آپ حضرت شمس الدین کی جستجو میں دمشق تشریف  
لے گئے تھے اور بقول سلطان ولد و مرتبہ گئے تھے۔ علاوہ ازیں جب آپ اپنے والد کے ہمراہ  
(۶۱۰ھ-۶۱۳ھ) حجاز سے ہوتے ہوئے آذربائیجان وغیرہ کی طرف گئے اور شام سے بھی گزر  
ہوا۔ اس وقت بھی دمشق میں قیام ہوا تھا۔ آگے چل کر (فصل چہارم میں) ایک کرامات کے ذیل  
میں ۶۵۸ھ کے قریب ظاہر آیا باطننا آپ کے دمشق میں ہونے کا ذکر آئے گا۔ مختلف واقعات  
سے یہ بھی ثابت ہے کہ دمشق سے مولانا کی دلچسپی آخوند قائم رہی۔

غرض ۶۳۳ھ یا ۶۳۵ھ میں دمشق سے واپس آکر قونیہ میں مستقل قیام اختیار کیا اور  
اس کے بعد شمس تبریز کی جستجو میں نکلنے سے قبل صرف آپ نے ایک سفر قیصریہ کا ۷۶۳ھ میں کیا۔  
صاحب اصفہانی نے جب آپ کو سید برهان الدین کے انتقال کی خبر دی تو آپ مع اصحاب کے  
قیصریہ روانہ ہوئے۔ سید کے مزار کی زیارت کی۔ شمس الدین نے سید کی تمام چیزیں اور کتابیں  
آپ کے سامنے پیش کیں جو چیزیں مطلوب تھیں وہ لے لیں۔ کچھ چیزیں یادگار کے طور پر شمس  
الدین کو دے دیں اور پھر قونیہ واپس آگئے۔

مولانا جب دمشق سے واپس آکر قونیہ میں مستقل اقامت پذیر ہوئے ہیں، اس وقت

علاء الدین کا انتقال ہو چکا تھا اور اس کا بیٹا غیاث الدین (۶۳۳ھ۔ ۱۲۳۳ھ) تخت سلطنت پر متینکن تھا۔ غیاث الدین کے بعد عز الدین کی کاؤس حکمران ہوا ہے۔ اس عز الدین کی نسبت 'مناقب العارفین' میں منقول ہے کہ ۱۹۸۱ء میں اس نے مولانا کی جانب وہ اتفاقات نہ کیا جو علاء الدین کا تھا بلکہ وہ اپنے وزیر شمس الدین اصفہانی سے بھی تعریض کیا کرتا تھا کہ آخر مولانا میں کیا ایسی بات ہے کہ تمام مشائخ کو چھوڑ کر تم ہمہ وقت انہیں کی طرف متوجہ رہتے ہو۔ اصفہانی نے جب سلطان کو مفصل سمجھایا تو خود سلطان کے دل میں بھی ارادت پیدا ہو گئی۔ اسی دن صحرائے قونیہ میں اپنے خواص کے ساتھ کوشک قلوبار میں سیر کو گیا۔ وہاں دریا کے کنارے سانپ کا ایک بچہ نظر پڑا۔ اسے اٹھا کر پوشیدہ طور پر اپنے پاس رکھ لیا اور پھر ایک سونے کا ذبہ منگا کر اس میں بند کیا۔ مجلس میں آ کر اپنے وزراء و امراء سے کہا کہ قیصر استنبول نے دیگر تھائے کے ساتھ یہ ذبہ بھی بھیجا ہے اور کہلا یا ہے کہ اگر آپ کا دین برحق ہے تو آپ کے علماء یہ بتائیں کہ اس ذبہ میں کیا ہے۔ سب حیران ہو گئے پھر پرادنہ کو حکم دیا کہ اس ذبہ کو شیوخ و قضاۃ قونیہ کے پاس لے جائے اور پوچھئے کہ اس میں کیا ہے۔ کسی سے یہ سفرہ مل نہ ہوا آخر اصفہانی کی رائے کے بھوجب خود سلطان اسے لے کر مولانا کی خدمت میں آیا۔ اس وقت شیخ صلاح الدین مولانا کے پہلو میں مراتب بیٹھے تھے۔ مولانا نے انہیں کی طرف اشارہ کیا۔ انہوں نے فرمایا کہ اے سلطان اسلام جانور بیچارے کو کیوں ذبہ میں بند کیا ہے۔ سانپ کے بچے کو اپنا یار بنایا ہے اور مردان خدا کا امتحان کرتا ہے، یہ طریق مردوں سے بعید ہے، انہیں آسمان و زمین کے ذرے ذرے کی خبر ہے، یہ ایک ذبہ کیا چیز ہے۔ سلطان اسی وقت مولانا کا مرید ہو گیا اور پھر بغاۃ آپ کی تعظیم و تکریم کرنے لگا اور شمس الدین کا نہایت درجہ شکر گزار ہوا۔

پس سید برہان الدین کے انتقال اور شمس الدین تبریزی کی آمد کے مابین پانچ برس کا جو زمانہ گزرایہ زمانہ مولانا کے علائے ظاہر کے لباس میں رہنے کا آخر زمانہ تھا۔ اس وقت تک علاء الدین کی قباد کا انتقال ہو چکا تھا۔ اس کا بیٹا غیاث الدین کخنر و مریر سلطنت پر متینکن تھا۔ ملک روم پر مغلوں کی یورش شروع ہو گئی تھی مگر خود قونیہ ہنوز محفوظ تھا۔ اس اثناء میں ۶۳۶ھ میں شیخ محی الدین ابن عربی کا انتقال ہو گیا اور جو بزم علمی آپ کے گرد جمع تھی، اس کے اکثر افراد قونیہ میں آگئے تھے۔

جن میں صدر الدین بھی تھے۔ مشرق کی طرف سے جو علماء و فضلا وہاں کی تباہیوں سے پریشان ہو کر روم کا رخ کرتے تھے۔ وہ بھی اکثر قونیہ ہی کو اپنا طیار ماوی بناتے تھے۔ اس طرح قونیہ اس زمانہ میں مدینۃ العلماء بن گیا تھا اور ان علماء میں مولانا کی حیثیت سب سے بلند تھی۔

مولانا نے علوم ظاہر میں انتہائی کمال بھی پہنچا لیا تھا، ”الجوہر المضيء“، محی الدین ابو محمد عبد القادر کی تصنیف اور نہایت درجہ مستند کتاب ہے۔ اس میں مشہور علماء حنفیہ میں مولانا کو بھی شمار کیا ہے اور آپ کی نسبت یہ الفاظ تحریر فرمائے ہیں۔

کان عالما بالمعذهب واسع الفقه، عالما بالخلاف و انواع العلوم ۹۹  
(وہ مذهب کے عالم اور فقہ کی وسیع معلومات رکھتے تھے، اختلاف آراء اور علوم کی اقسام سے واقف تھے)

اس زمانہ میں مولانا کے وہی اشغال تھے جو علمائے ظاہر کے ہوتے ہیں، یعنی درس و تدریس، وعظ و تذکیر اور فتویٰ نویسی۔

مولانا کا مدرسہ حضرت سلطان العلماء کے زمانہ ہی میں قائم ہو چکا تھا۔ مولانا اسی مدرسہ میں درس دیتے تھے اور بقول علمائے یورپ چار مدرسوں میں استاد تھے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مولانا بہت زیادہ وقت شغل تدریس میں صرف کرتے تھے۔ خود آپ کے مدرسہ میں چار سو سے زیادہ طلبہ تھے، باñی مدرسہ امیر بدر الدین گھر تاش نے مدرسہ کے لیے جو کچھ وقف کیا ہو وہ تو تھا ہی سلطین روم کے نزدیک مولانا کا جو درجہ تھا، اس سے لامحالہ مدرسہ کو بیش قرار مدد ملتی رہی ہوگی۔ سلطین کے علاوہ امرا بھی حسب رفتار زمانہ مدارس کی امداد لازمہ امارت سمجھتے تھے چنانچہ اور پر مذکور ہو چکا ہے کہ اس مدرسہ کا عامر خانہ امیر تاج الدین نے تین ہزار کے صرف سے بنوایا تھا۔

درس و تدریس کے علاوہ مولانا کا دوسرا شغل یا فرض وعظ کہنا تھا۔ وعظ اکثر اپنے مدرسہ میں فرمایا کرتے تھے، گاہ بگاہ دوسرے مقامات پر بھی لوگوں کی استدعا پر وعظ کہا کرتے تھے۔

اس زمانہ میں وعظ کا طریقہ یہ تھا کہ قاری قرآن کی چند آیتوں پڑھتا تھا اور واعظ انہیں آیتوں کی تفسیر بیان کرتا تھا۔ ۱۰۰ مولانا کے وعظ کا بھی سیہی طریقہ تھا۔ اس کے متعلق ایک واقعہ فصل چہارم میں مذکور ہے، اسے دیکھنا چاہیے کہ کیوں کرایک شخص کے دلی خطرے سے آگاہ ہو کر

مولانا نے والیحی کی تفسیر شروع کی اور صرف 'واو' کی تفسیر میں عمر کا وقت ہو گیا مگر اسے یہ واقعہ غالباً اس زمانہ کا ہے جب مولانا علامے ظاہر کا بابس ترک کر چکے تھے۔

اس روایت کے ساتھ ہی 'مناقب العارفین' میں یہ بھی درج ہے کہ اس کے بعد سے مولانا نے اس طریق پر وعظ کہنا ترک کر دیا اور دوسرے طریق پر تذکیر و تقریر جاری رکھی یعنی فیوض باطنی سے مستفید فرماتے رہے۔

مولانا کے والد کے حالات میں مذکور ہو چکا ہے کہ تمام اقسامے خراسان سے مشکل فتاویٰ آپ کی خدمت میں آتے رہے۔ یہی حال مولانا کا تھا۔ جس زمانہ میں آپ حلب و دمشق میں تعلیم علوم میں مشغول تھے، اس زمانہ میں بھی یہ حال تھا کہ جو مسائل دوسروں سے حل نہ ہوتے تھے، انہیں مولانا کی طرف رجوع کرتے۔ قونیہ میں جب آپ نے مستقل اقامت اختیار کی تو فتویٰ نویسی کا شغل بھی مستقل ہو گیا۔ بیت المال سے مولانا کے لیے ایک دینار مقرر تھا۔ اسے اسی فتویٰ نویسی کا معاوضہ تصور فرماتے تھے اور اس معاملہ میں اس قدر رخت تھے کہ جب فقر کا رنگ غالب ہوا اور مجلس میں مستقر رہنے لگے، اس وقت بھی یہ حکم تھا کہ جس وقت کوئی فتویٰ آئے فوراً خبر کی جائے، قلم دوات ہمہ وقت مہیا رہتا تھا، چاہے کیسے ہی عالم استغراق میں ہوں۔ فتویٰ کا جواب فوراً تحریر فرمادیتے تھے اور یہ اہتمام اس لیے تھا کہ بیت المال سے جو رقم ملتی تھی وہ جائز ہو جائے۔

ان تمام حالات کو اگر مولانا کے والد بزرگوار کے حالات سے مقابلہ کر کے دیکھا جائے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ اپنے والد کے نقش قدم سے مرموٹ جاوز نہیں فرماتے تھے۔ درس و تدریس، وعظ گوئی، فتویٰ نویسی، دعوت و ارشاد، ریاضات و مجاہدات، تعلق مدارس، شان علامے ظاہر، یہ تمام باشیں وہی تھیں جو حضرت بہاء الدین ولیکم تھیں۔ یہ حالت ۱۳۲ھ تک قائم رہی۔ اس کے بعد مولانا کی زندگی میں وہ انقلاب عظیم واقع ہوا جس نے مولانا کو فقر و تضوف کی صاف میں سب سے الگ نمایاں کر دیا اور آپ خود ایک سلسلہ (جلالیہ یا مولویہ) کے بانی ہوئے جو اس وقت تک قائم ہے۔

۶۲۲ھ میں مولانا کی حالت میں دفعہ جو تغیر واقع ہوا اور آپ کی زندگی کے آخر تیس برس جس عالم میں گزرے، اس کی ابتداء ولی مستور شمس الدین تبریزی کی ملاقات سے ہوئی۔

چونکہ دور شورش انگلیزی رسید دورہ شہ شمس تبریزی رسید ترجمہ: جب شورش انگلیزی کا دور چینچا تو شمس تبریزی کا عہد شروع ہوا۔

اس ملاقات کے متعلق روایتوں میں نہایت درجہ اختلاف ہے مگر تمام روایتوں کی تتفق کرنے سے نفس واقعہ مستند طور پر برآمد ہو جاتا ہے اور اس میں کسی طرح کا شک و شبہ باقی نہیں رہتا۔ لیکن مولانا اور شمس تبریز کی ملاقات کے بیان سے قبل مناسب ہے کہ خود حضرت شمس تبریز کا کچھ حال مختصر آبیان کر دیا جائے۔

حسن بن صباح نے جب ۱۰۹۰/ھ ۳۸۳ء میں قلعہ الموت پر قبضہ کر کے فرقہ اساعیلیہ کی بنیاد سلطنت کر دی تو خود اپنے دلوں لڑکوں کو عدم اطاعت کے جرم میں قتل کر دیا اور اپنے رفیق طریق کیا بزرگ امید کو اپنا جانشین مقرر کیا۔ اسی کیا بزرگ کی چوتھی پشت میں جب جلال الدین (۱۱۰۷/ھ ۶۱۰ء میں) منصب امامت پر فائز ہوا تو اس نے اپنے بزرگوں کا طریقہ ترک کر کے صحیح اسلامی عقائد اقتیار کئے اور ”نومسلمان“ کے لقب ہے مسیح ہوا۔ حضرت شمس الدین کی نسبت عام روایت یہ ہے کہ آپ اسی جلال الدین ”نومسلمان“ کے فرزند تھے ۱۰۲ء میں مگر ”نیحات الان“ ۳۰۱ء میں آپ کے والد کا نام ملک داد تبریزی لکھا ہے اور یہی نام ”خزینۃ الاصفیا“ ۳۰۱ء میں بھی ہے اور صاحب ”جمع الفصیاء“ نے علی بن داد تبریزی لکھا ہے۔ ”مناقب العارفین“ نسخہ قلمی میں شمس الدین محمد بن علی بن ملک داد لکھا ہے اور بقول دولت شاہ بعض کا یہ خیال تھا کہ آپ تبریز کے کسی بزار کے فرزند تھے۔

غرض آپ کا سلسلہ نسب غیر متعین ہے۔ سلطان ولد کی مشنوی میں بھی اس کا اشارہ ملتا ہے کہ آپ کے مخالفین نے جہاں اور الزامات آپ پر لگائے تھے، وہاں ایک الزام یہ بھی تھا کہ آپ کا نسب نامعلوم ہے۔

تاریخوں میں جلال الدین نومسلمان کے صرف ایک فرزند کا نام دیا ہے اور وہ علاء الدین ہے۔ جن لوگوں نے حضرت شمس الدین کو علاء الدین کا فرزند قرار دیا ہے، وہ اس پر صرف اتنا

اضافہ کرتے ہیں کہ جلال الدین نے آپ کو تحصیل علم کے لیے خفیہ طور پر تبریز میں بیجع دیا تھا اور چوں کہ آپ غایت درجہ حسین تھے، ناالہوں کی نظر سے بچانے کے لیے آپ کو عورتوں میں رکھا گیا اور ان عورتوں میں آپ نے زردوڑی کا کام سیکھا، اسی وجہ سے زردوڑ مشہور ہوا۔

علی ہذا آپ کے وطن کی نسبت میں بھی اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ آپ خاص تبریزی ہیں، بعض کہتے ہیں کہ آپ کی اصل خراسان سے ہے، آپ کے والد بسلسلہ تجارت تبریز میں آئے تھے اور آپ وہیں متولد ہوئے۔ پہ سالار نے مجمل فقرہ لکھ دیا ہے کہ مسکن ایشان پر تبریز بود۔ ۵۰۵ (ان کا مسکن تبریز تھا۔)

سلطان ولد نے اس سے زیادہ کچھ حالات درج نہیں کئے ہیں۔ پہ سالار نے کچھ مزید تفصیل دی ہے، وہ یہ کہ حضرت شمس الدین نے ایک بار یہ مناجات کی کہ خدا یا تیرے بندوں میں سے کوئی ہے جو میری صحبت کا متحمل ہو سکے۔ اشارہ ہوا کہ روم کو جاؤ۔ وہاں ایک شخص ایسا ہے۔ اسی وقت روانہ ہو کر شہر بشیر خلاش کرتے ہوئے قونیہ میں پہنچے اور برج فردشون کی سرائے میں پھرے۔ سرائے کے سامنے ایک چبوڑہ تھا۔ اکثر معزز اشخاص وہاں بیٹھا کرتے تھے۔ شمس الدین بھی کھل کر وہاں بیٹھے۔ ادھر مولانا کے دل پر بھی منکشف ہو گیا کہ آفتاب نلک ولایت؟ برج شرف میں آگیا ہے۔ اسی طرف کو روانہ ہوئے۔ راستہ میں لوگ دست بوی سے مشرف ہوتے جاتے تھے۔ جب سرائے کے سامنے پہنچے، سواری سے اتر کر مقابل کے چبوڑہ پر بیٹھ گئے۔ دونوں جانب سے خاموشانہ باتیں رہیں۔ اس کے بعد حضرت شمس الدین نے سر اٹھایا اور سوال کیا کہ بایزید قدس سرہ کی نسبت جو یہ باتیں منقول ہیں کہ حضرت بایزید کو چوں کہ تو اتر کے ساتھ یہ خبر نہیں معلوم ہوئی تھی کہ آں حضرت خرپڑہ کس طرح نوش فرماتے تھے، اس لیے آپ نے تمام عمر خرپڑہ نہیں کھایا، دوسری طرف فرماتے تھے کہ سمجھانی ما اعظم شانی، اور کبھی کہتے تھے کہ لیس فی جیتنی سوی اللہ در آن حمالیکہ آں حضرت ﷺ کا ارشاد ہے کہ انہ لیغان علی قلبي و انی لاستغفر اللہ فی کل یوم سبعین مرہ آپ ان اقوال کی کیا تاویل فرماتے ہیں؟ جواب دیا کہ بایزید اگرچہ اولیائے کامل اور عرفائے واصل میں سے تھے مگر دائرہ ولایت میں ایک مقام پر رک گئے تھے اور اس مقام کی عظمت و کمال کی وجہ سے یہ کلمات آپ کی زبان سے صادر ہوتے تھے اور آں حضرت

روزانہ ستر مقام عبور فرماتے تھے کہ ثانی کو اول سے کوئی نسبت نہ ہوتی تھی اور اس لیے آپ ہر دوسرے درجہ اول پر قائم ہونے کے خیال سے استغفار فرماتے تھے۔ اس سوال وجواب کے بعد دونوں بزرگوں نے چھوڑتے سے پہلے اتر کر معاونہ و مصانعہ کیا اور باہم شیر و شکر ہو گئے۔ ۱۰۶

بادشاہی تفاوت یہی روایت 'مناقب العارفین' میں بھی ہے، اگرچہ مگر اس روایات موجب بے لطفی ہے، مگر اس روایت کو بھی اس خیال سے نقل کر دیا جاتا ہے کہ دونوں روایتوں کا فرق خود لکھنے والوں ہی کے الفاظ میں معلوم ہو جائے، چنانچہ 'مناقب العارفین' میں اسے یوں بیان کیا ہے کہ حضرت شمس تبریز کی ملاقات کی ایک روایت یہ ہے کہ حضرت موصوف شہر تبریز میں شیخ ابو بکر تبریزی زنبیل باف کے مرید تھے مگر اور زیادہ برتر مقام کے خواہاں تھے۔ اس طلب میں سالہا سال تمام دنیا میں مکھوتے رہے اور شمس الدین پرمندہ کے نام سے مشہور ہو گئے۔ آخر الامر ایک روز حالت استغراق میں یہ دعا کی کہ اے خدا اپنے محبوبان مستور میں سے کسی کو مجھے دکھا۔ خطاب ہوا کہ ایسا شخص فرزند سلطان العلماء بہاء الدین ہے، ان کے دیدار کی دعا کی تو جواب ملا کہ کیا شکرانہ دیتا ہے۔ فرمایا کہ سر کو شکرانہ میں پیش کرتا ہوں۔ حکم ہوا کہ اقلیم روم میں جاؤ۔

غرض روم کو روشنہ ہوئے اور شنبہ ۲۶ جمادی الآخر ۱۲۳۲ھ/۱۸۳۲ء کو قونیہ پہنچ کر شکر فردوں کے محلہ میں قیام کیا اور ایک مجرہ لے کر ایک یتی قفل لکایا اور کنجی گوشہ دستار میں باندھ لی تا کہ لوگ سمجھیں کہ کوئی بڑا تاجر ہے مگر خود مجرے میں صرف چند معمولی چیزیں تھیں اور بس۔

ایک روز حضرت موصوف سرائے کے دروازے پر بیٹھے تھے کہ مولانا آمینہ فردوں کے مدرسہ سے باہر لکھے، مولانا سوار تھے اور لوگ پاپیادہ ہمراہ رکاب تھے۔ شمس نے آگے بڑھ کر لگام پکڑ لی اور کہا کہ صراف نقود معانی «عالم اسلام» یہ بتائیے کہ آں حضرت زیادہ بزرگ تھے یا بایزید۔ مولانا نے فرمایا کہ یہ کیا سوال ہے؟ آں حضرت تمام انبیاء و اولیاء کے سردار ہیں اور بزرگی اور بزرگواری تمام آپ ہی کی ہے۔ شمس نے کہا کہ پھر اس کے کیا معنی کہ آں حضرت فرمایا کرتے تھے کہ سبحانک ما عرفناک حق معرفتک اور بایزید کہتے تھے کہ سبحانی ما عظم شانی و انا سلطان السلاطین مولانا سواری سے اتر پڑے اور سوال کی محبت

سے ایک نرہ مارا اور بے ہوش ہو گئے۔ ایک ساعت بعد ہوش میں آئے تو فرمایا کہ بایزید کی تھی ایک جرم سے ساکن ہو گئی تھی۔ وہ سیراب ہو گئے اور ان کا اور اک پر ہو گیا۔ مگر آنحضرت کا استقامتے عظیم کب ساکن ہو سکتا تھا، آپ دم بدم زیادتی کے خواہاں تھے۔ ۱۰۸۔

سلطان ولد نے یہ لکھا ہے کہ سید برہان الدین کی وفات کے پانچ برس بعد شمس الدین قونیہ میں وارد ہو کر مولانا سے ملا تی ہوئے، سید برہان الدین کی وفات ۷۶۳ھ میں ہوئی۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت شمس الدین ۶۳۲ھ میں قونیہ آئے۔ افلائی نے شمس کی آمد قونیہ کی قطعی تاریخ ۲۶ جمادی الآخر ۶۳۲ھ (دسمبر ۱۲۳۲ء) متعین کر دی ہے۔ ۱۰۹۔ پس مولانا کی زندگی کا یہ دور ٹانی ۶۳۲ھ سے سمجھنا چاہئے۔ مولانا جب حضرت شمس کو ہمراہ لے کر اپنے مقام پر آئے تو اس کے بعد بقول افلائی چالیس روز تک حضرت شمس کے ساتھ ایک جمرے میں رہے جس میں کوئی داخل نہیں ہو سکتا تھا۔ ایک دوسری روایت ہے کہ تین ماہ جمرے میں رہے۔ پہ سالا رنے لکھا ہے کہ چھ ماہ تک صلاح الدین زرگوب کے جمرے میں دونوں بزرگ عزالت شیخ رہے، سوائے شیخ صلاح الدین کسی کی مجال نہ تھی کہ جمرے میں داخل ہو سکے۔ ۱۱۰۔

مولانا کے دل میں شمس کی جو قدر و منزلت قائم ہو گئی تھی، اس کا اندازہ واقعات ما بعد سے پوری طرح ہو جائے گا اور اس میں تو کوئی کلام نہیں ہے کہ مولانا کی غزلیات نے شمس کو حیات جاوید عطا کر دی۔ یہاں صرف ایک غزل کا مقطع درج کیا جاتا ہے جس میں کمال عقیدت کے ساتھ انہی اتنان کا اظہار فرمایا ہے۔

شمس تبریز بہا راہ حقیقت بنود مازفیض قدم اوست کہ ایماں داریم  
ترجمہ: شمس تبریزی نے ہم کو حقیقت کی راہ دکھائی ہے ہم اس کے فیض سے با ایمان ہیں۔

جلال الدین قراطائی نے جب اپنا مدرسہ مکمل کیا تو ایک بہت بڑا جلسہ منعقد کیا۔ اس جلسہ میں اکابر و علماء کے درمیان یہ بحث چھڑی کہ صدر کہاں ہوتا ہے۔ سب نے اپنی اپنی رائے دی۔ آخر میں سب نے مولانا کی طرف رجوع کیا۔ آپ نے فرمایا کہ علماء میں صدر صفت کے درمیان ہوتا ہے، عارفوں میں کنج خانہ، صوفیوں میں کنار صفت، عاشقوں کے مذہب میں صدر کنار یار

ہے۔ یہ کہہ کر شمس الدین کے پہلو میں جائیشے۔ اسی روز اکابر قونیہ میں حضرت شمس الدین کی شہرت ہوئی۔ ایسا (الفلاکی نے لکھا ہے کہ صدر کی یہ بحث پروانہ کے زمانہ میں دوسری مرتبہ ہوئی) شمس کی محبت نے مولانا پر جواہر کیا اور جو کیفیت پیش آئی، اسے سلطان ولد نے ان الفاظ میں بیان فرمایا ہے۔

شیخ استاد گفت تو آموز درس خواندے بخدمش ہر روز  
گرچہ در علم فقر کاں بود علم تو بود کو بوے بنواد  
ترجمہ: شیخ اور استاد تو خود طالب علم بن گئے اور ان کی خدمت میں ہر روز سبق پڑھنے لگے اگرچہ وہ  
علم فقر میں کاں تھے لیکن یہ نیا علم تھا جس نے اب ظہور کیا۔

یہ دوسرے کی زبان سے ہے۔ خود مولانا کی زبان سے ملتے کہ کس لطف سے فرماتے ہیں۔  
زاہد بودم، ترا نہ گویم کر دی سر فتنہ بزم د بادہ جو یم کر دی  
سجادہ نشین باوقارے بودم باز پچھے کو دکاں کو یم ۱ کر دی  
ترجمہ: میں زاہد تھا تو نے مجھے نہ جانے کیا کر دیا بزم میں سر فتنہ اور بادہ جو ہنا دیا۔ میں باوقار  
سجادہ نشین تھا تو نے مجھے گلی میں کھینچنے والا پچھہ ہنا دیا۔)

ایک دوسرے موقع پر اپنی تغیری حالت کا نتھہ اس طرح کھینچا ہے۔

بدیم عشق را چو برج نورے درون برج نورے او چہ نارے  
یکے روے چو مہے ماہ سوزے یکے مرغ جسٹے نہ خارے  
ہی تازیہ عظم انک انک ہی پریدا ز سر چو طیارے  
من آں آبم کہ ریگ عشق خور دش چہ ریگے لک بحر بے کنارے  
ترجمہ: میں نے عشق کے لیے برج کی طرح نور دیکھا اور اس برج کے اندر نور کی طرح  
ستارے۔

جن میں سے ایک کا چہرہ چاند کی طرح تھا۔ ایک کی آنکھیں مرغ کی طرح انہوں نے  
مری حکل کو تھوڑا تھوڑا زیادہ کیا۔

میں وہ پانی ہوں جس کو عشق ریگ نے نبی طیاریگ کیا ہے وہ تو بحر بے کنار ہے۔

نتیجہ یہ ہوا کہ شمس کی ملاقات کے بعد مولانا نے درس و تدریس اور وعظ گوئی وغیرہ سب یک قلم ترک کر دی۔ ۱۲) خود فرماتے ہیں۔

عطار دوا رفتہ پارہ بودم زدست او زمانے می نشتم  
چو دیم لوح پیشانی ساقی شدم مت و ظلمہارا هکشم  
ترجمہ: (وہ عطار کے دفتر کا تکرار ہوں اس کے ہاتھوں مدتیں بیٹھا ہوں میں نے جب ساقی کی  
پیشانی دیکھی تو میں مت ہو گیا اور ظلموں کو توڑ دیا۔

شیخ صلاح الدین کے ذکر میں افلاکی نے لکھا ہے کہ حضرت شمس الدین کی ملاقات کے بعد سے مولانا نے درس و تذکرہ بالکل ترک کر دی تھی اور کبھی وعظ نہیں کہا تھا۔ صرف ایک مرتبہ اپنے مجان مخلص اور شیخ صلاح الدین کے اشارے سے وعظ فرمایا۔ تذکرہ آخر خود ہاں بود دیگر بر بالائے منبر نہ گرت۔ ۱۳)

لیکن یہ معاملہ صرف 'ترک' تک نہیں رہا بلکہ 'أخذ' کو بھی دخل ہو گیا، یعنی حضرت شمس کے رغبت دلانے سے مولانا سماع کی طرف متوجہ ہو گئے اور اس میں مولانا کا انہاک آخر تک برابر بڑھتا گیا۔

مولانا جب اس طرح ہر بات میں حضرت شمس کی پیروی کرنے لگے اور تمام تعلقات منقطع ہونے لگے تو یہ امر مولانا کے شاگردوں اور مریدوں پر سخت شاق گزرا۔ ایک شورش کی سی کیفیت پیدا ہو گئی۔ اس بہمی کے ساتھ گونہ چیرت بھی شامل تھی۔ شمس کے حالات سے لوگ واقف نہ تھے۔ مریدوں کا خیال یہ تھا کہ ہم نے عمریں مولانا کی خدمت میں گزار دیں، مولانا کی کرامتوں کو دیکھا، تمام اطراف و اکناف میں آپ کی شہرت کا باعث ہوئے۔ اب ایک بے نام و نسب شخص آیا اور مولانا کو سب سے الگ کر لیا کہ آپ کی صورت تک دیکھنا نصیب نہیں ہوتی۔ درس و تدریس، وعظ و تذکرہ سب بند ہو گئی، ضروری یہ کوئی ساحر یا مکار شخص ہے ورنہ اس کی کیا ہستی ہے کہ ایسے پہاڑ کو یوں شنکے کی طرح بھالے جائے۔ ۱۴)

غرض سب کے سب شمس کے دشمن ہو گئے۔ مولانا کے سامنے کچھ کہہ نہ سکتے تھے۔ اور ادھر مل جاتے تو برا بھلا کہتے اور رات دن اسی فکر میں غلطان و بیچاں رہتے کہ کسی طرح حضرت

مش کو وہاں سے نکالیں کہ پھر حسب سابق مولانا کی صحبت سے فیضیاب ہو سکیں۔

حضرت مش الدین ان لوگوں کی گستاخیوں پر تحمل کرتے رہے اور سمجھتے رہے کہ مولانا کے دفعہ عقیدت کی وجہ سے یہ لوگ اس طرح آزردہ ہیں مگر جب معاملہ حد سے تجاوز کر گیا اور آپ نے سمجھ لیا کہ اب انجام اس کا فتنہ و فساد پر ہو گا تو آپ ایک دن خاموشی کے ساتھ تو نیہے سے ۶۔ ۲۳۳ ھ دی ہے۔ افلاکی نے اس غیبت اول کی تاریخ روز پنج شنبہ یکم شوال ۲۳۲ ھ تھی، پس اس طرح بار تو نیہے میں آپ کا قیام سوا برس رہا۔

مش کی جداگانہ مولانا پر سخت شاق و گران گز ری۔ مریدوں نے جو کچھ سوچا تھا، اس کے برعکس وقوع میں آیا۔

پہ سالار نے بھی لکھا ہے کہ بعد از ہجرت ایشان خداوند گارا ز تماست اصحاب انتقطاع و عزلت اختیار کر دی، چنانکہ باقی اصحاب و عزیزان نیز از افعال آں جمع در فراق آنحضرت درمانند و مدتے ازاں درود غصہ بسری بردند۔ کے لی

غرض ان لوگوں نے جو کچھ سوچا تھا، اس کے برعکس واقع ہوا۔ اس کے بجائے کہ مش کے چلے جانے کے بعد مولانا ان لوگوں کی طرف متوجہ ہوتے۔ جو کچھ توجہ تھی وہ بھی جاتی رہی اور ان ناقصوں کی وجہ سے اصحاب صدق و وفا بھی مولانا کی صحبت سے محروم ہو گئے۔

اوپر یہ ذکر ہو چکا ہے کہ مولانا کی شاعری کا آغاز بھی مش کی ملاقات کے بعد سے ہوا ہے، مگر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مش کے چلے جانے کے بعد مولانا نے شعر کہنا بھی ترک کر دیا تھا۔ چنانچہ جو خط بعد میں مش الدین کو لکھا ہے، اس میں ارقام فرماتے ہیں:

یک غزل بے تو پیچ گفتہ نہد نار سید آں شرفہ مفہوم  
ترجمہ: تیرے بغیر میں کوئی غزل نہ کہہ سکا جو فہم و معانی کے اس بلند جنگلے تک پہنچ سکے۔

بقول پہ سالار انتقطاع کلی کی یہ حالت اس وقت تک قائم رہی کہ دمشق سے مش الدین کا خط مولانا کے نام آیا۔ یہ خط بلا شان و مگان دفعہ آگیا تھا۔ اس خط کے پانے کے بعد مولانا کی حالت کچھ بدی اور مش کے شوق و عشق میں سماں کی جانب متوجہ ہوئے۔ غزلیں بھی

کہنے لگے اور جن لوگوں نے حضرت مسیح کے خلاف حرکات میں شرکت نہیں کی تھی۔ ان پر حسب سابق عنایت فرمانے لگے لیکن جن لوگوں نے اس شرارت میں حصہ لیا تھا، ان کی جانب اب بھی مطلق التفات نہیں کرتے تھے۔ ۱۹۔

معلوم ہوتا ہے کہ خط کے آنے اور خود حضرت مسیح کے تشریف لانے کے درمیانی زمانہ میں مولانا اور حضرت مسیح میں ملاقات جاری ہو گئی تھی مگر شورش کے کلیتہ محو نہ ہو جانے کی وجہ سے مولانا نے حضرت مسیح کے بلا نے میں ہنوز تاہل کیا۔ افلاؤ کی نے چار خطوط نقل کئے ہیں، ان میں آخر خط سلطان ولد کے ذریعہ سے راویہ فرمایا تھا اور بقیہ تین خط اس سے قبل بھیجے تھے۔ یہ تینوں خطوط غزل کی صورت میں ہیں اور یہ غزلیں دیوان میں موجود ہیں۔ ایک خط یہ ہے۔

اَيْهَا النُّورُ، فِي الْفَوَادِ تَعَالَى غَایْتُ الْجَدِ وَ الْمَرَادُ تَعَالَى  
اَيْهَا السَّابِقُ الَّذِي سَبَقَتْ مِنْكَ مَصْدُوقَتُهُ الْوَدَادُ تَعَالَى  
چُوں بیانی زہے کشاد و مراد چوں نیانی زہے کساو تَعَالَى  
انت کاشنس اذ و نت نارت یا قریباً علی العباد تَعَالَى  
ترجمہ: اے دلوں کے نور جلدی آ

اے کوشش کی غایبت اور اے مراد جلدی آ  
اے وہ سابق جو سب سے آگے نکل گیا جلدی آ  
جب تو آئے گا تو کیسی کشاد اور لذت ہو گی  
اور نہ آئے گا تو کیسی بے لطفی  
اس لئے جلدی آ

تو تو سورج کی طرح ہے جب تیری آگ روشن ہو  
اے بندوں سے قریب جلدی آ

حضرت مسیح الدین نے مولانا کا پیغام سن کر فرمایا کہ یہم وزر سے مجھے کیا فریب دیتے ہو، مولانا سے محمدی سیرت کا پیغام کافی ہے، مولانا کے اشارت سے کیوں کرتجاوہ کر سکتا ہوں۔ ۲۰۔  
سامان سفر کے درست ہونے تک دمشق میں قیام رہا اور اس تمام دوران میں بھائی سماج

گرم رہیں۔

قوئیہ پہنچنے پر حضرت شمس الدین نے مولانا سے سلطان ولد کی بہت ستائش کی اور آپ کے پیادہ چلنے کا حال بیان کیا۔ مولانا بعایت خوش ہوئے اور سلطان ولد کے حسن ادب کی بہت تعریف کی۔

حضرت شمس کے قوئیہ پہنچنے پر مولانا کی صرفت کی کوئی انتہائیں رہی۔ جن لوگوں سے گستاخیاں سرزد ہوئی تھیں، سب نے آؤ کر معافی مانگی۔ پھر تو یہ دستور ٹھہرا کہ لوگوں نے باری باری سے مجلس سماں منعقد کرنا شروع کی اور ایک مدت تک یہ صحت بے کدوست اسی طرح برقرار رہی۔ اسی اثناء میں شمس کے ساتھ مولانا کا اخلاص و اتحاد پہلے سے زیادہ بڑھتا گیا۔

۶۲۳ھ میں شمس پہلی بار قوئیہ سے گئے تھے اور پھر واپس آنے کے بعد دوسری مرتبہ ۶۲۵ھ میں اس طرح غائب ہوئے کہ پھر آپ کا پتہ نہ چلا۔ شمس کی اس غیبت اول کے زمانہ میں مولانا نے زیادہ غزلیں نہیں کیں۔ مولانا کی فراقتیہ غزلیں جس قدر ہیں وہ زیادہ تر شمس کی غیبت دوم کے بعد کی ہیں، لیکن وصالیہ غزلیں زیادہ تر نہیں دو برسوں میں کبھی کئی ہیں۔ ان غزلوں میں جس جوشِ عقیدت اور ولولہ قلبی کا اظہار ہوا ہے اس کا اندازہ دیوان کے دیکھنے سے ہو سکتا ہے۔

اکابر و عظام کو جب حضرت شمس الدین کی ملاقات کی آرزو ہوتی تو اول جنپی سے عرض کرتے اور آپ ہی کی سفارش سے لوگوں کا وہاں گزر ہوتا۔ حضرت شمس الدین ایسے موقعوں پر فرمایا کرتے کہ اگر فلاں شخص کی نیت صادق ہے تو دس ہزار دینار دے یا میں ہزار دینار دے۔ ایک روز امین الدین میکائیل (نائب السلطان) نے حضرت شمس الدین سے ملنے کی استدعا کی۔ فرمایا کہ چالیس ہزار درہم دیں تو آدمیں، آخر تیس ہزار درہم قرار پایا۔ امین الدین جب حاضر خدمت ہوئے تو حضرت شمس الدین نے اس قدر حقائق و دقاویں بیان فرمائے کہ امین الدین تشکر کرتے ہوئے باہر نکلے اور دس ہزار درہم مزید بطور شکرانہ کے پیش کئے۔ حضرت شمس الدین نے سب حضرت حام الدین کے حوالہ کئے کہ لوگوں میں تقسیم کر دیں۔

مولانا کی حرم محترم کی پروردہ ایک لڑکی کیما خاتون تھی۔ حضرت شمس نے اس کی

خواستگاری کی۔ مولانا نے بدلت و جان قبول کیا اور یہ معلوم ہونے لگا کہ اب حضرت شمس الدین زیادہ اطمینان کے ساتھ قوئی میں قیام کریں گے۔

مگر اس دور خری کو زیادہ زمانہ نہیں گزرا کہ پھر آزردگی کے اسباب پیدا ہو گئے جس کی ظاہری صورت یہ پیش آئی کہ حضرت شمس کا جب عقد ہوا ہے، ■ جاڑے کا زمانہ تھا۔ مولانا نے تابخانہ کے قریب ہی دالان (صفہ) میں ایک طرف کو شمس کے قیام کا انتظام کر دیا۔ ۲۱ مولانا کے فرزند متوسط (مخلصہ صاحبزادے) چلی علاء الدین جب مولانا اور اپنی والدہ سے ملنے جاتے تو اسی طرف سے ہو کر گزرتے۔ مولانا شمس الدین کو یہ بات ناگوار ہوتی۔ کئی مرتبہ مشقانہ طور پر سمجھایا کہ اس طرح بے کلف ادھر سے نہ گزرا کریں۔ علاء الدین کو یہ بات شاق گزرا اور ان کے دل میں کچھ اس بات سے بھی کدورت تھی کہ حضرت شمس الدین سلطان ولد پر زیادہ نظر عنایت رکھتے تھے۔ انہوں نے اس کا چھپا لوگوں سے کیا۔ جو لوگ اس قسم کے موقع کے مثلاشی تھے، انہوں نے اور بھی حاشیے چڑھائے اور کہنے لگئے کہ یہ بھی خوب رہی کہ ایک بے گانہ نے آکر خداوندگار کے مکان پر تپنہ کر لیا ہے اور خداوندگار کے فرزند کو گھر میں آنے نہیں دیتا۔ اس طرح ایک بات ہاتھ آگئی اور مفسدوں نے پھر موقع بے موقع شمس کے خلاف ذہرا فشانی شروع کی۔

حضرت شمس الدین نے بخشن لطف و حلم کی وجہ سے مولانا سے اس کا کچھ ذکر نہیں کیا، مگر جب معاملہ حد سے گزر گیا تو سلطان ولد سے برستیل حکایت یہ فرمایا کہ ان لوگوں کے حرکات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مرتبہ میں اس طرح غائب ہوں گا کہ پھر کسی کو میراپورہ نہ چلے گا۔ ۲۲

”مناقب العارفین“ میں حضرت شمس الدین کی ناخوشی کی ایک اور وجہ یہ بھی درج ہے کہ ایک روز کیمیا خاتون مکان سے باہر چلی گئی تھیں۔ حضرت شمس الدین جب مکان میں آئے اور انہیں دریافت کیا، تو معلوم ہوا کہ سلطان ولد کی دادی اور چند دوسری عورتوں کے ساتھ باہر سیر کو گئی ہیں۔ آپ نہایت آزردہ خاطر ہوئے۔ کیمیا خاتون جب مکان میں آئیں تو درد سے بیتاب ہو کر گر پڑیں اور تین دن بعد انقال کر گئیں۔ اس کے سات روز بعد حضرت شمس الدین دمشق کو روانہ ہو گئے اور یہ واقعہ ۱۰ شعبان ۶۳۳ھ میں پیش آیا۔ ۲۳ لیکن حضرت شمس الدین کی غیبت ہانی ۶۳۵ھ میں وقوع میں آئی اور فی نفسہ یہ رنجش ایسی نہیں معلوم ہوتی کہ آپ اس کی

وجہ سے مولانا سے جدا ہو جاتے۔ ممکن ہے کہ کیمیا خاتون کے انتقال کے بعد چند روز کے لیے کسی طرف چلے گئے ہوں۔ ۱۲۳

بہر حال لوگوں میں حضرت مسیح الدین کے خلاف خیالات پھر جوش زن ہو گئے اور آپ خود بھی آزردہ خاطر ہو گئے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ آپ دفعۃ غالب ہو گئے۔

مولانا جب صحیح کو مدرسہ میں تشریف لائے اور مسیح کو مگر میں نہ دیکھا تو صحیح اٹھے اور سلطان ولد کے خلوت خانے پر جا کر آواز دی کہ بہاء الدین چہ خفتہ برخیز دطلب شہنت کن کہ باز شام جائز فوائج لطف او خالی می یا نہم۔ ۱۲۵ (بہاء الدین انہو کیوں سور ہے ہو۔ اپنے شیخ کو تلاش کر چوں کہ میں پھر شام جاں کو اس کے الطاف کی عنایات سے خالی پاتا ہوں۔)

دو تین روز ہر طرف جیجو کرتے رہے مگر کہیں حضرت مسیح کا پتہ نہ چلا۔ اس مرتبہ مس کی غیبت سے مولانا کا حال پہلے سے بھی زیادہ متغیر ہو گیا۔

شیخ گفت از فراق او مجنوں بے سر و پا ز عشق چوں ذوالون  
ترجمہ: شیخ اس کے فراق میں مجنوں ہو گئے عشق میں بے سر و پا بالکل ذوالون کی طرح جو لوگ حضرت مسیح کی آزردگی کا باعث ہوئے تھے، مولانا نے ان سب کو قطعاً اپنی محبت سے خارج کر دیا لیکن سابق کے برخلاف اس مرتبہ آپ نے غزل گوئی اور سماع میں اپنا وقت صرف کرنا شروع کیا۔

حضرت مسیح ۱۲۵ھ میں دوسری بار قونیہ سے دفعۃ غالب ہو گئے۔ سلسلہ حکایت اس طرح آگے بڑھتا ہے کہ حضرت مسیح کے غالب ہو جانے کے بعد مولانا نے دو ایک روز ہر طرف آپ کی تلاش کی مگر جب کسی طرح آپ کا کچھ پتہ نہ چلا تو مولانا کی حالت متغیر ہونا شروع ہوئی۔ طریق سماع تو آپ پہلے ہی اختیار کر چکے تھے، اب یہ حالت ہوئی کہ ایک دم سماع کے بغیر نہیں گزرتا تھا۔

حوال ایک ایک کر کے عاجز ہو گئے مگر مولانا کو سیری نہیں ہوتی تھی۔ مدرسہ میں ٹھلا کرتے تھے اور آشکارا و نہایا شور و فریاد کرتے تھے۔ تمام شہر میں غلطہ پڑ گیا کہ ایسا عالم دین و مفتی اسلام اس طرح سماع و رقص کے پیچے دیوانہ و سرگردان ہو رہا ہے۔ ہر طرف ایک شورش برپا

ہو گئی۔ لوگوں نے کہنا شروع کیا کہ مولانا اور اصحاب مولانا نے سب کچھ چھوڑ کر صرف عاشقی اختیار کی ہے، وین و نہ ب کوئی چیز نہیں ہے۔ جو کچھ ہیں، میں ہیں۔

اسی زمانہ میں مولانا نے حضرت مسیح کے فراق میں بہت کثرت سے اور نہایت ہی دلدوڑ غزلیں کہیں۔

پہ سالار کے الفاظ یہ ہیں کہ روز و شب در فراق آن حضرت غزلیات بیان گی آور دند۔ ۲۶ (رات دن آن کے فراق میں غزلیں کہتے رہتے تھے۔)

مولانا کے کلام کا سب سے زیادہ شور انگیز و دلولہ خیز حصہ وہی ہے جو اس زمانہ میں کہا گیا ہے لیکن چوں کہ تیقین کے ساتھ یہ معلوم نہیں ہے کہ خاص اس زمانہ کی غزلیں کون کون سی ہیں، اس لیے قطعی طور پر ان کا تعین نہیں ہو سکتا۔ تاہم اتنا ضرور ہے کہ آپ کی در دانگیز فرائقی غزلیں زیادہ تر اسی زمانہ کی ہیں۔ اسی قسم کی غزلوں سے سارا دیوان بھرا پڑا ہے۔

کچھ تو مسیح کے فراق سے بے تاب ہو کر اور زیادہ تر اس وجہ سے کہ مولانا کی تغیر حالت کی وجہ سے لوگوں میں ایک شور برپا ہو گیا تھا۔ آپ نے سفر شام کا ارادہ کیا لیکن افلاؤں نے یہ لکھا ہے کہ باز نوبت دوم چوں غیبت فرمود حضرت مولانا بفرزند دلہندر خود از عایت عنایت کہ داشت اشارت فرمود با پست نفر درویش بسفر شام فرستاد بطلب مولانا مسیح الدین عظیم اللہ ذکرہ۔ ۲۷ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ شاید اپنی روانگی سے قبل مولانا نے سلطان دلہ کو چند شخصوں کے ہمراہ حضرت مسیح کی تلاش میں شام کی طرف بھیجا تھا مگر خود سلطان دلہ نے اس کا کچھ ذکر نہیں کیا ہے اور نہ رسالہ پہ سالار میں کوئی اشارہ ملتا ہے۔ غالباً سلطان دلہ کا بھیجا اسی طرح کا رہا ہو گا جس طرح مولانا نے ہر طرف جستجو میں آدمی بھیجے تھے۔ شام کی طرف سلطان دلہ کو روانہ کیا ہو گا اور سلطان دلہ کے واپس آجائے کے بعد خود سفر شام کا ارادہ کیا ہو گا۔ ایک غزل میں اپنے سفر شام کا اشارہ اس طرح فرماتے تھے۔

بجان عشق کہ بر شہر شوق دانہ د دام عزیت سفر ستم ز روم تا سوئے شام  
قاد دلولہ در شہر از ضمیر حسود کہ باز گشت فلانے ز دوست دشمن کام  
ترجمہ: عشق کی جان کے لیے شہر شوق میں دانہ اور پھنڈاں گا ہے اور میں نے شام کی طرف سفر

کرنے کا ارادہ کر دala ہے۔ شہر میں حاسدوں کی وجہ سے شور ہو گیا کہ مولانا اپنے دوست کی تلاش میں ناکام واپس ہوا۔

دوسرے شعر سے یہ متریخ ہوتا ہے کہ اس عزم سفر سے شاید دوسرے سفر شام کی طرف اشارہ ہے یا پہلا سفر ہی ہو جو سلطان ولد کی واپسی کے بعد اختیار کیا گیا۔ شعر سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اہل شہر میں کسی ناکام واپسی کا چرچا تھا، خواہ سلطان ولد کے واپس آنے کے بعد ایسا ہوا ہوا یا خود مولانا کے پہلے سفر سے واپسی کے بعد۔

سلطان ولد نے مولانا کے سفر کا جو حال دیا ہے، وہ یہ ہے کہ اسی جوش و خروش کے عالم میں مولانا نے سفر کا ارادہ کیا اور شام کی طرف روانہ ہو گئے۔ آپ کے اصحاب بھی آپ کے ساتھ چل گئے ہوئے۔ اسی طرح دمشق پہنچے اور وہاں بھی لوگوں کے دلوں میں آتشِ عشق بہڑ کا دی۔ تمام لوگ حیران تھے کہ ایسا عالم و فاصل شخص کیوں اس طرح دیوانہ ہو رہا ہے۔ شخص تحریز کیا جئے ہیں جو ایسا فرد فریدان کے پیچے یوں مارا مارا پھر رہا ہے۔ یہ راز کچھ سمجھے میں نہیں آتا۔

جب دمشق میں شخص کا کچھ پتہ نہ چلا، اس وقت مولانا نے یہ فرمایا کہ میں اور شخص دو نہیں ہیں۔ وہ اگر آنکہ ہیں تو میں ذرہ ہوں۔ وہ اگر دریا ہیں تو میں قطرہ ہوں۔ ذرہ کی ہستی آنکہ ہی سے ہے اور قطرہ کی تری دریا ہی سے ہے۔ پس فرق کیا ہوا۔

جب دمشق میں حضرت شخص کا کچھ پتہ نہ چلا تو مولانا نے چند روز بعد شام سے روم کی جانب مراجعت فرمائی۔

چند برس قونیہ میں قیام فرمایا مگر پھر عشق نے جوش کیا اور کچھ لوگوں کو لے کر دمشق کی طرف روانہ ہوئے۔ اس مرتبہ چند ماہ دمشق میں ٹھہرے رہے۔ آخر پھر قونیہ تحریف فرمائے اور اس مرتبہ یہ خیال لے کر آئے کہ میں خود میں شخص ہوں۔ شخص کی جستجو کیا تھی، درحقیقت خود اپنی جستجو کر رہا تھا۔

غرض اس مرتبہ قونیہ اس خیال کے ساتھ واپس آئے کہ شخص میں جو کچھ تھا، وہ خود مجھے میں موجود ہے۔ ۲۸

پہ سالا رنے مولانا کے اس سفر کا بیان بہت مختصر دیا ہے۔ اس سے صرف اتنا اضافہ ہوتا

ہے کہ اس سفر میں تمام عزیزوں اور مقربوں کو ہمراہ لے کر دمشق گئے تھے۔ ۲۹ مگر افلائی سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ صرف چند اصحاب کو لے کر دمشق کی طرف گئے تھے جن میں سلطان ولد بھی تھے۔ ۳۰ اس سفر میں حلب پہنچنے سے پہلے ایک جگہ تین سو قزاقوں سے سابقہ پڑا مگر وہ سب مطبع و معتقد ہو گئے۔

خلاصہ یہ ہے کہ مولانا نے اس مرتبہ شش کی جتو میں دوبار دمشق کا سفر اختیار کیا۔ پہلی مرتبہ فیضت شش کے چند روز بعد یا زیادہ سے زیادہ چالیس روز بعد راونہ ہوئے اور اپنی عدم موجودگی میں حضرت حام الدین علی کو قونیہ میں اپنا جائشیں کر گئے تھے۔

مگر افلائی نے اس سفر کو سیوم اسی بار قرار دیا ہے اور یہ بھی لکھا ہے کہ اس مرتبہ ملیک سال سے کچھ کم یا زیادہ دمشق میں مقیم رہے لیکن افلائی سے یہ نہیں واضح ہوتا کہ پہلے دو سفر کون سے تھے۔ سلطان ولد کا بیان بہت صاف و قطعی ہے کہ مولانا نے دوبار دمشق کا سفر کیا۔ اول شش کے غائب ہو جانے کے چند روز بعد راونہ ہوئے اور دمشق میں تھوڑے ہی دنوں قیام کر کے واپس آگئے تھے۔

پس یہ سفر ۶۳۵ھ میں ہوا ہوگا۔

دوسرا سفر چند برس بعد اختیار کیا اور اس مرتبہ دمشق میں قیام بھی زیادہ کیا اور افلائی سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت تک دمشق سے واپس نہیں آئے جب تک نہ خود قونیہ کے امراء و علماء نے باتفاق تمام آپ کی اور حضرت شش الدین کی واہی کی استدعا نہ کی۔

مولانا کے شام کے پر دنوں سفر ۶۳۵ھ اور ۷۶۳ھ کے درمیان واضح ہوئے ہوں گے کیوں کہ شیخ صلاح الدین کے حالات میں یہ درج ہے کہ آپ دس برس مولانا کی صحبت میں خلیفہ کی حیثیت سے رہے۔ شیخ کا انتقال ۷۶۵ھ میں ہوا ہے اور شیخ صلاح الدین کو شش کے بجائے اپنا ہدم دھراز بنانے کے بعد مولانا کی طبیعت میں سکون پیدا ہو گیا تھا اور اس کے بعد آپ نے شش کی عاش میں کوئی سفر نہیں کیا ہے۔ پس ضرور ہے کہ یہ شور و یہ جان کا زمانہ ۷۶۳ھ میں ختم ہو چکا ہو۔

اس مرتبہ دمشق سے واپس آنے کے بعد مولانا حضرت شش کے ملنے سے بالکل مایوس

ہو گئے تھے مگر جس کیفیت کو آپ شیخ میں ملاحظہ فرماتے تھے، اسے اب خود اپنے میں ملاحظہ فرمانے لگے تھے۔ سلطان ولد کے الفاظ یہ ہیں کہ اگرچہ مولا نا قدس سنا اللہ سره شیخ الدین تبریزی را عظیم اللہ ذکرہ بصورت در دشیق نیافت بمعنی در خود بیافت زیر آں حال کہ شیخ الدین را بود حضرت شریعت را ہما حاصل شد۔

ترجمہ: اگرچہ مولا نا نے شیخ الدین تبریزی کو دشمن میں ظاہری صورت کے اندر نہیں پایا لیکن معنوی طور پر پالیا چوں کہ جو حال خواہ شیخ تبریزی کا تعاوی مولا نا کا بھی ہو گیا۔ اسی کو افلاکی نے اس طرح بیان کیا ہے کہ اگرچہ حضرت مولا نا شیخ الدین را بصورت در دشیق نیافت اما بمعنی اور اچیزے دیگر در خود بیافت و عشقہ ازی خودی کر د۔ ۳۲

غرض شیخ صلاح الدین مولا نا کے مرید اور زمرہ اصحاب میں تو بہت پہلے سے تھے مگر اب جو درجہ خاص مولا نا کی محبت میں آپ کو حاصل ہوا اس کا واقعہ ۳۳ اس طرح مذکور ہے کہ مولا نا ایک روز کچھ عجیب عالم استزاق میں تھے۔ اسی حالت میں شیخ کی دکان کی طرف سے گزر ہوا۔ شیخ حسب عادت ورق کوئئے میں مشغول تھے۔ مولا نا تھوڑی کی آواز پر وجد میں آگئے۔ شیخ نے بھی ہاتھ نہ روکا۔ بہت کچھ سونا خراب ہو گیا مگر کچھ پرداشہ نہ کی۔ تھوڑی دیر بعد مولا نا شیخ کو لیئے ہوئے باہر آئے اور کچھ دنوں مولا نا کی محبت میں رہنے کے بعد شیخ نے جب اپنی حالت میں تغیر دیکھا تو سمجھ لیا کہ مولا نا کے اثر سے ہے اور آخر کا طین سے ہو گئے۔ ۳۴

یہ بیان سپہ سالار کا ہے۔ افلاکی سے اس تدریاضافہ ہوتا ہے کہ مولا نا جب شیخ کی دکان پر پہنچے اور وجد میں آئے ہیں تو شیخ خود باہر لکل آئے اور مولا نا کے ساتھ وجد میں شریک ہو گئے اور اپنے شاگردوں کو اشارہ کر دیا کہ کتنا ہی سونا چاندی شائع ہوتا ہے ہاتھ نہ روکیں۔ یہ حالت نہر سے عمر بیک قائم رہی۔ ۵۵ اسی اشتمائیں کچھ قول آگئے اور مولا نا نے یہ غزل شروع کی۔

یہ کچھ پرید آمد ازیں دکان زر کوی ز ہے صورت ز ہے صنی ز ہے خوبی ز ہے خوبی شیخ نے دیکھا کہ ساری دکان ورقی زر سے بھری ہوئی ہے۔ آلات تجھ سونے کے ہو گئے ہیں۔ آپ ہنے کپڑے چھاڑ ڈالے دکان لٹا دی اور مولا نا کے ساتھ روانہ ہو گئے ۶۶۔

ترجمہ: اس زر کوہ کی دکان سے ایک خزانہ برآمد ہوا ہے کیا ہی اچھی صورت ہے، کیا ہی

اچھے سُنی ہیں اور کیا ہی خوبی ہے۔

اس وقت سے مولانا نے حضرت شمس الدین کی بجائے شیخ ملاح الدین کو اپنا خلیفہ خاص بنالیا۔

جو درجہ مولانا کی نظر میں حضرت شمس الدین کا تھا، وہی درجہ اب شیخ ملاح الدین کا ہو گیا۔ سلطان ولد پر مولانا کی نظر عنایت سب سے زیادہ تھی۔ آپ نے انہیں بلا کر فرمایا کہ بس اب شمس الدین میکی ہیں۔ انہی کو سب کچھ سمجھو اور ان کی نظر کیمیا اثر سے فائدہ اٹھاؤ سلطان ولد نے صدق دل سے اسے قبول کیا اور مدارج ترقی میں برابر بڑھتے گئے۔

مولانا نے اب پھر کسی قدر انتظام اختیار کیا۔ شیخ ملاح الدین کے سوا اور کسی کی طرف آپ کو اتفاقات نہیں تھا اور ہمہ وقت ان ہی سے محبت گرم رہتی تھی۔ اس سے پھر لوگوں میں بڑی ہوئی، سلطان ولد نے اس تمام کیفیت کو نہایت تفصیل سے تحریر فرمایا ہے۔

غرض مولانا اس طرح کی گستاخیوں سے کشیدہ خاطر ہو گئے اور شیخ کے سواب سے ملنا چھوڑ دیا، حکم خدا سے ان لوگوں کے باغ اور کمیت وغیرہ سب خلک ہو گئے۔ دل نور معرفت سے خالی ہو گئے۔ مولانا کی زیارت سے بھی محروم ہو گئے۔ پھر تو گمراۓ کہ اگر یہی حال رہا تو انعام کیا ہو گا۔ آخر مولانا کی خدمت میں آکر توبہ کی۔ مولانا نے معاف کر دیا۔ اب سب نے شیخ ملاح الدین کے سامنے سر جھکا دیے۔ شیخ نے ہر طرح کی عطا و بخشش سے انہیں سرفراز کیا۔ ۷۳

اس خلش کے رفع ہو جانے کے بعد پھر کوئی نئی شورش نہیں پیش آئی اور دس برس تک شیخ ملاح الدین مولانا کی خلافت کے فرائض انعام دیتے رہے۔

سلطان ولد جب حدیوغ کو پہنچے ۸۳ تو مولانا نے یہ چاہا کہ شیخ ملاح الدین کی دختر فاطمہ خاتون سے سلطان ولد کا عقد کر دیں تاکہ اختصاص باطنی کے ساتھ خاہری تعلقات بھی مسکم ہو جائیں۔ ۹۳

شیخ ملاح الدین کی دو لڑکیاں تھیں، فاطمہ خاتون اور ہدیہ خاتون۔ یہ دونوں شیخ کی زوجہ لطیفہ خاتون کے بیٹن سے تھیں جن کی نسبت مولانا کا یہ قول تھا کہ ان کی ذات آئینہ خدا ہے۔ فاطمہ خاتون کو خود مولانا نے کتابت اور قرآن شریف کی تعلیم دی تھی۔ فرمایا کرتے تھے کہ

‘فاطمہ خاتون میری داہنی آنکھ ہے اور ہدیہ خاتون بائیں آنکھ۔’

غرض مولانا کی تجویز کے بوجب یہ عقد ہو گیا اور اس عقد سے مولانا کو جیسی سرت اور شادمانی ہوئی اس کا اظہار کچھ آپ کی ان غزلوں سے ہوتا ہے جو اس موقع پر کہی ہیں۔

شیخ ملاح الدین کو مولانا کی محبت و خدمت میں جب اس طرح دس برس گزر گئے تو آپ ناگہاں بیمار ہو گئے۔ پہ سالا رنے اس بیماری کی وجہ یہ لکھی ہے کہ کوئی داردات قلبی آپ کو پیش آئی تھی اور اس سے آپ کر کا حالت میں ایک اضطراب پیدا ہو گیا کہ برابر بڑھتا گیا۔ اسی میں بیمار ہو گئے، بیماری نے طول پکڑا، مولانا برابر عیادت فرماتے رہتے تھے۔ آپ کی صحت کے لیے ایک غزل دعائیہ بھی لکھی تھی۔

شیخ کی تکلیف جب زیادہ بڑھی تو آپ نے مولانا سے یہ استدعا کی کہ اب دنیا سے لفڑ کرنے کی اجازت ہو۔ مولانا نے اسے قبول کیا اور اب کے جو آپ کے پاس سے اٹھ کر گئے تو دو تین روز تک عیادت کو نہیں آئے۔ شیخ نے سمجھ لیا کہ اب دارفنا سے لفڑ کرنے کا وقت آگیا ہے۔ مولانا اس اثنائیں شیخ کے لیے دعائیں مشغول رہے۔ ۳۰

آخر یکم محرم ۶۵۷ھ کو آپ نے نہایت طمانتیت قلب کے ساتھ اس دار غرور سے دار سر دز کی طرف سفر کیا۔

مولانا کی نظر میں شیخ کی جو وقت تھی، اس کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ اگر کوئی غلط لفظ بھی شیخ کی زبان سے نکل جاتا تو خود مولانا بھی اتباعاً وہی غلط لفظ استعمال کرتے۔ شیخ قویہ کے ایک گاؤں کے رہنے والے تھے۔ عربی یا فارسی آپ کی مادری زبان نہیں تھی۔ ایک مرتبہ آپ نے ‘قفل’ کو قلف کہہ دیا، مولانا نے بھی بھی لفظ استعمال کیا۔ کسی نے کہا کہ ‘قفل’ کہنا چاہیے۔ مولانا نے فرمایا کہ بے شک موزوں یوں ہی ہے مگر ایک عزیز کی رعایت خاطر سے میں نے ایسا کہا۔ اسی طرح شیخ نے ایک روز ‘جلاء’ کی بجائے ‘مفتلا’ فرمایا۔ ایک دن خم کو حب کہہ دیا۔ مولانا نے بھی ایسا کہا۔ کسی نے کہا خم صحیح ہے۔ آپ نے یک گونہ ناگواری کے ساتھ جواب دیا کہ میں بھی اتنا جانتا ہوں مگر جب شیخ ملاح الدین نے یوں کہا تو اولیٰ سبھی ہے۔ ۳۳ دیوان و مشنوی تک میں خم کے بجائے حب نہیں کر دیا ہے۔

تو آں خبے کہ من دیدم ندیدی مرا خبیک مزن اے یار میرد  
 ایں چنیں مے را بخور زیں خبہا مستیش نہ بود زکوتہ ۔ یہا  
 زانکہ رہ معموق چوں حب است پر آں یکے درد و دگر صافی چو ڈر  
 مولانا کو شیخ کا پاس خاطر اس درجہ تھا کہ آپ کی دختر فاطمہ خاتون کے لیے خاص ایک  
 وصیت نامہ تحریر فرمایا تھا۔ ایک مرتبہ سلطان ولد اور فاطمہ خاتون میں کسی قدر شکر رنجی سی ہو گئی  
 تھی۔ مولانا نے ایک طولانی خط فاطمہ خاتون کو لکھا، اس میں ارقام فرماتے ہیں:

خدا نے را جل جلالہ، بگا وہی ی آرم و سو گندی خورم بذات پاک قدیم حق  
 تعالیٰ کہ ہر چہ خاطر آں فرزند مخلص ازاں ختنہ شود وہ چند اس غم شاغم ماست و  
 اندیشہ شما اندیشہ ماست و حقوق و احسان و خداوند یہا سلطان الشاخخ مشرف  
 انوار حقائق صلاح الحق و الدین قدس اللہ تعالیٰ سرہ العزیز بر گردن ایں داعی  
 دام است کہ یقچ شکرے پیچ خدھتے نتواند گزار دن، شکر لہا ہم خزینہ حق  
 تعالیٰ تو انہ ساخت، توقع من ازاں فرزند آنست کہ ازیں پدر یقچ پوشیدہ ندارد  
 از ہر کہ رنج دن تا منت دارم و دریاری بقدر امکان انشاء اللہ تقصیر عکنم، اگر فرزند عزیز  
 بہاء الدین در آزار شما کو شد، حقام حقادل ازو بركنم و سلام اور اجواب مگویم و  
 بجنازہ نخوا ہم وہیں غیر از ہر کہ باشد۔

اس سلسلے میں اگر شیخ صلاح الدین کے چند اقوال نقل کر دیے جائیں تو بے محل نہ ہوگا۔  
 آپ کے اقوال سراسر حال ہوتے تھے۔ اہل قال کو ان میں قیل و قال کی مجنحائش نہیں تھی۔ ایک  
 مرتبہ آپ نے فرمایا کہ اس ولادت میں کوئی ہے جو میری باتوں کو سمجھے۔ مولانا نے فرمایا کہ ہیں  
 اور نیکستگان و درویشاں ہیں۔ (مرا داس سے اپنی ذات سے رعنی ہوگی)۔

ایک روز حضرت سلطان ولد سے فرمایا کہ ”میرے سوا اور کسی شخص پر نظر نہ کرو۔ شیخ  
 راستیں میں ہوں۔ دوسروں سے نقصان پہنچے گا۔ تمہارے لیے میری نظر میں آفتاب کے ہے۔  
 دوسروں کی نظر میں سایہ کے ہے۔ پھر آفتاب سے لعل بنتا ہے۔ سایہ سے لعل نہیں بنتا۔“ (رباب  
 نامہ ۷۳ ب)

ایک روز فرمایا کہ اس بات کو اچھی طرح جان لو کہ ولی خدا کی رحمت ہوتا ہے۔ تمام لوگ ذوق، رحمت و راحت اسی کے وجود شریف سے حاصل کرتے ہیں اور اسی کے نور سے زندہ رہتے ہیں اور اس کا نور کم نہیں ہوتا۔ جس میں یہ صفت نہ ہو وہ ولی خدا نہیں ہے۔

شیخ ملاح الدین کے انتقال کے بعد مولانا نے علیٰ حام الدین ابن اخی ترک کو اپنا نائب و خلیفہ بنایا۔ علیٰ حام الدین مولانا کے ممتاز مریدوں میں سے تھے اور مولانا کے انتقال کے بعد گیارہ برس مولانا کی خلافت کے فرائض انجام دیے۔

آپ اصلًا ترک اور وطن ارمومی تھے اور روم کے مشہور ذی اثر خاندان اخی سے تعلق رکھتے تھے۔ بچپن عی میں تیم ہو گئے تھے۔ تمام اکابر و اعیان آپ کی دلداری کرتے تھے کیون کہ روم کے تمام معزز الشخاص آپ کے آباؤ اجداد کے تربیت یافتے تھے۔ حضرت حام الدین سب کی صحبتوں کا اندازہ کر کے مولانا کی خدمت میں آئے۔ اپنے تمام طازموں اور غلاموں کو حکم دے دیا کہ اپنے طور پر کام کریں۔ آہستہ آہستہ اپنا کل ملکوکہ مولانا کی خدمت میں صرف کر دیا۔ آخر میں غلاموں کو بھی آزاد کر دیا۔ مولانا کا پاس ادب اس قدر ملحوظ رکھتے کہ مولانا کے دخوانہ میں کبھی دضوانہ کرتے۔ سخت سے سخت سردی ہوتی برف پڑتی ہوتی مگر جر جا کر دضوانہ کے آتے تھے۔ دوسری طرف مولانا بھی آپ سے اس طرح بیش آتے تھے کہ دیکھنے والے کو گمان ہوتا تھا کہ مرید ہیں۔ ۳۳۱ آخرون مولانا کی خدمت میں آپ کو یہ قرب حاصل ہوا کہ جو کچھ نتوح مولانا کو حاصل ہوتی، سب آپ کے پاس بیج دیتے مگر آپ کا بھی یہ حال تھا کہ اس میں سے ایک گھونٹ پانی نہ پیتے۔ سب کچھ مریدوں کے معارف میں خرچ کر دیتے۔ اتفاق کا یہ حال تھا کہ جب زیارت تربت شیخ کے لیے آتے تو پانی ساتھ لاتے تھے اور اسی سے دضوانہ کرتے اور اسی میں سے پیتے تھے۔ اس پانی کو کام میں نہ لاتے تھے جو وقف مزار سے خریدا جاتا تھا۔

حضرت شمس الدین تبریزی اور شیخ ملاح الدین سے بھی آپ کو ارادت تھی اور ان بزرگوں کے نیفی سے بھی آپ بیش از بیش مستحب ہوئے تھے۔

حضرت علیٰ حام الدین مذہبہا شافعی تھے۔ ایک روز مولانا بے عرض کیا کہ میں چاہتا ہوں کہ امام ابوحنیفہ کے مذہب کی اقتدا کروں کیوں کہ خداوند کارکانہ مذہب بھی ہے۔ فرمایا کہ نہیں

بدستور شافعی مذهب پر رہو لیکن میرے طریقہ پر چلا اور لوگوں کو میرے جادہ عشق پر چلا۔

ترتیب حالات کو سرسری نظر سے دیکھنے سے یہ خیال ہوتا ہے کہ شیخ صلاح الدین کے انتقال کے بعد ہی مولانا نے حضرت حسام الدین کو اپنا خلیفہ بنایا تا جملہ مریدوں کو یہ نیحہت کی کہ

مولانا نے جب حضرت حسام الدین کو اپنا خلیفہ بنایا تو جملہ مریدوں کو یہ نیحہت کی کہ تمام و مکال ان کی احاطہ کریں۔ مریدوں کو سرکشی کا تجربہ پہلے متعدد بار ہو چکا تھا، اس لیے اس مرتبہ کسی نے چوں چہانہ کی اور سب نے سر جھکا دیے۔

سلطان ولد نے اپنی مشنوی میں لکھا ہے کہ مولانا کے کسی مرید نے آپ سے پوچھا کہ آپ کے تینوں نائبوں میں سے اعلیٰ کون تھا۔ مولانا نے جواب دیا تھا بخوبی آنکھ کے تھے، صلاح الدین بخوبی مہاتما کے اور حسام الدین بخوبی ستارہ کے ہیں لیکن حقیقت میں تینوں صاحبوں کو یکساں سمجھنا چاہئے۔

لیکن حق یہ ہے کہ مشنوی شریف میں مولانا نے حضرت حسام الدین کی مدح جس شان سے کی ہے وہ آپ اپنی نظری ہے۔ اگر حالات واقعیہ سے دلیل نہ ہو تو ان مدائح کو پڑھ کر کوئی شخص یہ گمان بھی نہ کرے گا کہ مولانا پیر اور حسام الدین مرید تھے بلکہ اس کے برعکس کا یقین اور یقین قطعی دل میں پیدا ہو جائے گا۔ چنانچہ بعض تذکرہ نویسوں نے مخالف طریقہ کھایا ہے۔

علمی حسام الدین کی اصابت رائے اور حقیقت شناسی کی نسبت مولانا کا جو کچھ خیال تھا اس کا اندازہ روایت ذیل سے ہو سکتا ہے۔

علمی حسام الدین کی ایک عجیب عادت یہ تھی کہ غیروں کے سامنے اپنے لوگوں کی تعریف کرتے جو فتن و فجور میں مشہور ہوتے اور کہتے کہ یہ لوگ بڑے زاہد و متقلی ہیں اور جو لوگ زہد و تقویٰ میں مشہور ہوتے ان کی نسبت کہتے کہ یہ اچھے لوگ نہیں ہیں۔ اس سے لوگوں کو سخت حیرت ہوتی۔ ایک دفعہ لوگوں نے مولانا کے سامنے یہ ذکر کیا کہ علمی حسام الدین ایسا کہتے ہیں۔ فرمایا کہ حق ہے، وہ جن فاسقوں کی مدح کرتے ہیں وہ ظاہر میں فاقہ دے بے ادب ہیں مگر باطن میں ظاہر و مودب ہیں اور زاہدوں کی جس جماعت کی قدح کرتے ہیں وہ باطن میں منافق و فاسق ہیں۔

جب آپ کے وصال کا زمانہ قریب آیا تو آپ پہلے ہی سے اس باب میں کچھ نہ کچھ اشارات کرنے لگے اور یہ ایک ایسا امر ہے، جس میں مولانا منفرد نہیں ہیں، اکثر بزرگان دین کی نسبت اس حتم کی روایتیں منقول ہیں۔

ایہ حتم کی ایک روایت ہے کہ مولانا اپنے آخر زمانہ میں اکثر مدرسہ میں محو میں پھرتے اور آہ آہ کرتے رہتے۔ مگر میں ایک ملی تھی۔ وہ سامنے آ کر رونے لگی۔ مولانا نے عبسم فرمایا کہ کہا کہ جانتے ہو یہ ملی کیا کہتی ہے؟ لوگوں نے کہا نہیں، فرمایا، کہتی ہے کہ آپ کو مبارک ہو کہ آپ اپنے دلن اصلی کو جا رہے ہیں۔ میں غریب کیا کر دیں گی۔ لوگ رونے لگے۔ مولانا کے انتقال کے بعد اس ملی نے سات روز تک کچھ کھایا پیا نہیں اور آخر مرگتی۔ ۲۵

کسی روایت سے پہنچ معلوم ہوتا کہ انتقال سے قبل مولانا کتنے دنوں علیل یا صاحب فراش رہے مگر حقیقت بیانات سے یہ مستحب ہوتا ہے کہ زمانہ علاالت کچھ طولانی رہا۔

پھر سالار کا قول ہے کہ مولانا کے انتقال سے قبل قونیہ میں چالیس روز تک زریلہ آتا رہا۔ افلاکی کا بیان ہے کہ مولانا ہنوز صاحب فراش تھے کہ سات روز برابر زریلہ رہا۔ ۲۶ تمام لوگ عاجز آگئے۔ مولانا سے طلب امداد کی۔ فرمایا کہ زمین بھوکی ہو گئی ہے لئے چب چاہتی ہے، جلد کامیاب ہو جائے گی اور یہ زحمت تم لوگوں سے رفع ہو جائے گی۔

جب مولانا کی طبیعت میں کسر و اشکال بڑھاتا تو اکمل الدین اور عینز کہ اپنے وقت کے چالیسوں تھے، علاج کی ملکہ میں ہوئے۔ بخش دیکھ کر باہر آئے اور کتابوں کی طرف رجوع کرتے، حقیقت کے لیے جب پھر جا کر بخش دیکھتے تو بخش کی حالت بالکل ہی دوسری پاتے۔ آخر تشعیش نے عاجز آگئے اور خود مولانا سے استدعا کی کہ اپنا حال بیان فرمائیں مگر مولانا نے کچھ بیان نہ کیا۔ سمجھ لیا کہ اب کچھ اور ہی ارادہ ہے۔ ۲۷

محلی حسام الدین کی روایت ہے کہ ایک روز شیخ صدر الدین اکابر درویشوں کے ساتھ مولانا کی عیادت کو آئے تھے۔ مولانا کی حالت دیکھ کر رنجیدہ ہوئے اور فرمایا کہ خدا شفائے عا جل عطا فرمائے، امید ہے کہ صحت کلی حاصل ہو جائے گی۔ مولانا نے فرمایا۔ اب شفا آپ نے کو مبارک ہو، ماشیت و معاشر میں بال کا ہمراہ رہ گیا ہے۔ کیا آپ نہیں چاہتے کہ وہ بھی اٹھ

جائے اور نور سے نور مل جائے۔

مولانا کے ایام علاالت میں شہر کے تمام امراه و شیوخ عیادت کے لیے آتے اور حالت دیکھ دیکھ کر افسوس کرتے تھے۔ ان عی میں سے ایک شخص نے پوچھا کہ جائشی کے لیے موزوں کون ہے اور کسے مقرر فرمایا ہے؟ فرمایا کہ خلیفۃ الحق جنید الزماں جلی حسام الدین۔ تم مرتبا سوال کیا اور تینوں مرتبہ سہی جواب طا۔ چوتھی مرتبہ لوگوں نے کہا کہ مولانا بہاء الدین کے متعلق کیا ارشاد ہے۔ فرمایا کہ وہ پہلوان ہے اسے دیست کی حاجت نہیں ہے۔

آخر ایام میں حضرت بہاء الدین نو ولد کی پریشانی کی کوئی انتہا نہ تھی۔ کئی راتوں سے سوئے نہ تھے۔ مولانا نے فرمایا کہ میں اچھا ہوں۔ تم جا کر سورہ و اور ذرا آرام کرلو۔

انتقال سے کچھ دن قبل ایسا ہوا کہ تین روز تک کسی سے گفتگونہ کی اور نہ کسی کو یہ ہمت ہوئی کہ کچھ گفتگو کرے۔ آخر مولانا کی حرم محترم نے آکر پوچھا کہ انتباش کا باعث کیا ہے۔ فرمایا کہ موت کے خیال میں ہوں کہ کس طرح واقع ہوتی ہے۔ ۵۰

آخر وقت میں مولانا پر پچاس دینار قرض ٹھک۔ فرمایا کہ جو کچھ ہو دے کر قرض خواہ سے معاف کرائیں۔ اس نے قبول نہ کیا اور قرض معاف کر دیا۔ فرمایا الحمد للہ اس عقبہ سہناک سے بھی رہائی ہوئی۔ ۵۱

آخری لمحات: انتقال سے کچھ قبل قاضی سراج الدین زیارت کو آئے ہوئے تھے۔ اسی اثنامیں جلی حسام الدین نے شربت کا پیالہ مولانا کے سامنے پیش کیا کہ شاید ذرا سا پی لیں مگر کچھ توجہ نہ کی۔ انہوں نے پیالہ قاضی صاحب کو دیا کہ شاید ان کے ہاتھ سے پی لیں۔ پھر بھی کچھ التفات نہ کیا۔ قاضی صاحب کے جانے کے بعد مولانا صدر الدین آئے اور پیالہ جلی حسام الدین کے ہاتھ سے لے کر پیش کیا۔ اس وقت ذرا سا نوش فرمایا۔ ۵۲

جلی حسام الدین نے پوچھا کہ آپ کی نماز جنازہ کون پڑھائے گا۔ فرمایا۔ ۵۳ صدر الدین اولیٰ تر ہیں۔

عین انتقال کے قریب فرمایا طشت پانی سے بھر کر لاؤ، پانی پریشانی پر ملتے تھے ۵۴ اور فرماتے تھے کہ

گر منی دشیریں ہم مومنست مرگت در کافری و تلخی ہم کافر است مردن  
ترجمہ: اگر تو مومن اور دشیریں ہے تو تیری موت بھی مومن ہے اور اگر تو کافر اور تلخ ہے تو تیرا  
مرنا بھی کافر ہے۔

فرمایا کہ میرے احباب ادھر کھینچتے ہیں اور مولا نا شش الدین ادھر بلار ہے ہیں۔  
اجل بوا داعی اللہ و آمنوا اللہ کی طرف بلانے والے کو مانو اور اس پر یقین لاو۔  
ناچار جائے ہے۔ ۱۵۵ اپنے مریدین و متعلقین کی تکمیل خاطر کے لیے یہ فرمایا:  
اس دنیا میں میرے دو تعلق ہیں، ایک تم سے اور ایک اپنے جسم سے اور جب  
خدا کی عنایت سے اس جسم سے بھی مجرد ہو جاؤں گا اور عالم تحریک و توحید میں  
پہنچ جاؤں گا تو پھر وہ دوسرا تعلق بھی تمہارے ہی لیے ہو جائے گا۔ ۱۵۶  
انتقال کے قبل مولا نانے اپنے اصحاب کو جو دعیت فرمائی تھی، وہ حسب ذیل ہے۔

اووصیکم بتقوی اللہ فی السر والعلانیة و بقلة الطعام و فلة العناام و  
قلة الكلام و هجران المعااصی الآثام و مواظبة الصيام و دوام القيام و ترك  
الشهوات علی الدوام و احتمال الجفا، من جميع الانام و ترك مجالسة السفهاء  
و العوام و مصاحبة الصالحين والكرام و ان خير الناس من ينفع الناس و خير  
الكلام ماقل و دل والحمد لله وحده

میں تھیں دعیت کرتا ہوں کہ سر اور علانیہ خدا سے ڈرتے رہو۔ کھانے سونے  
اور گفتگو میں کمی کرو۔ گناہوں سے دور رہو۔ روزے برا بر کھو۔ قیام شب کی  
مداویت کرو۔ شہوتوں کو ہمیشہ ترك کرتے رہو۔ ہر طرح کے لوگوں کی جگاؤں  
کو بروداشت کرو۔ نادانوں اور عامیوں کی ہم ششی چھوڑو۔ نیکوں اور بزرگوں  
سے مصاہبیت رکھو۔ بہترین شخص وہ ہے جو لوگوں کو فیض پہنچائے اور بہترین  
کلام وہ ہے جو قلّ و دلّ ہے۔

مرز ہوا تاثریں از سرو ریست  
ترجمہ: خواہشات سے منہ موز نا سرداری ہے خواہشات کا ترك کرنا تغیرانہ قوت ہے۔

تمام تعریف و توصیف خدا ہے۔ ذوالجلال کے لیے ہے اور اس کے لیے بغیر  
محمد ﷺ پر سلام ہو۔

آخر الامر ۵ جمادی الآخر ۱۷۲ھ کو بوقت غروب آفتاب حلقہ معارف بیان فرماتے  
ہوئے ۱۵۸ انقلال فرمایا۔

|                           |                      |
|---------------------------|----------------------|
| بود نکان آں شہ فاخر       | جنم ماہ در جمادی آخر |
| شصده از عهد هجرت احمد ۱۵۹ | سال ہفتاد وو بده بعد |

ترجمہ: پانچ جمادی الآخر چھ سو بھتر ہجری میں آپ کا انقلال ہوا۔  
پس انقلال کے وقت مولانا کی عمر اڑسھ برس تین ماہ کی تھی۔ ۱۷۰۔

رات میں تجهیز و تکفین کا سامان درست کیا گیا۔ مولانا امیاز الدین نے غسل دیا۔ جنازہ  
کو جب باہر لائے، قیامت کا اڑدہام برپا ہوا۔ ہر قوم و ملت کے لوگ ساتھ تھے اور سب روتے  
جاتے تھے۔ یہودی و عیسائی توریت و نجیل پڑھتے جاتے تھے۔ مسلمان ان کو ہٹاتے وہ باز نہیں  
آتے تھے۔ فساد کا اندیشہ ہوا۔ جب یہ خبر پرداشہ کو پہنچی تو اس نے راہبوں اور قسیوں سے پوچھا  
کہ تمہیں اس امر سے کیا تعلق۔ انہوں نے کہا کہ ہم نے انہیاں سے سابقین کی حقیقت کو انہیں کے  
بیان سے سمجھا اور اولیائے اکمل کی روشن کو انہیں کی روشن سے جاتا۔ اگر وہ مسلمانوں کے محمد وقت  
تھے تو ہمارے موسائے وقت اور عیسائے زماں تھے۔ مسلمان جس درجہ ان کے مخلص و محبت ہیں،  
ہم اس سے زیادہ ہیں۔ غرض وہ لوگ اسی طرح تابوت کے ساتھ رہے۔ ہجوم کی حالت یہ تھی کہ  
تابوت مبارک صبح سوریہ مدرسہ سے روانہ ہوا تھا اور شام کے قریب قبرستان میں پہنچا۔ راستہ  
میں چھ مرتبہ بیرونی تابوت بدل لا گیا اور لوگ لکڑیاں توڑ توڑ کر تیر کے طور پر لے گئے۔ ۱۷۱۔

جنازہ جب نماز کے لیے رکھا گیا تو معرف نے شیخ صدر الدین کے لیے آواز دی اور  
حسب عادت 'ملک المشائخ' کے لفظ سے خطاب کیا۔ مولانا اکمل الدین نے فرمایا کہ ادب کونگا  
رکھو۔ ملک المشائخ مولانا ہیں۔ شیخ صدر الدین جب نماز پڑھانے کے لیے آگے بڑھتے تو جنگ مار  
کر بے ہوش ہو گئے۔ آخر قاضی سراج الدین نے نماز پڑھائی۔ شیخ صدر الدین سے لوگوں نے  
جب اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا کہ میں جب آگے بڑھاتو دیکھا کہ ملائکہ حفظ باندھے کھڑے ہیں

اور نماز و زیارت میں مشغول ہیں۔ اس بیت سے میرے ہوئی زائل ہو گئے۔ ۶۲۔  
آخر بوقت شام یہ آفتاب نقر و تصوف دیدہ ظاہر سے نہاں ہو گیا۔

انا لله وانا اليه راجعون

چالیس روز تک زیارت کا سلسلہ جاری رہا۔

مولانا کے اصحاب اور شعراء وقت نے مولانا کے مریضے بہت کچھ کہے ہوں گے مگر وہ  
محفوظ نہیں ہیں۔ قانعی کے حالات سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے بھی مولانا کا مرثیہ کہا تھا لیکن  
ان کا کلیات عنقا صفت ہے، ہاتھ نہ آسکا کہ کچھ لعقل کیا جاتا۔ پہہ سالار نے صرف ملک الادب ابادر  
الدین بھی کے مریضے سے دو شعر لعقل کئے ہیں۔

مولانا اپنے والد کے مقبرے کے اندر ہی مدفون ہوئے۔ مولانا کے انتقال کے بعد علم  
الدین ۶۳۔ قیصر نے یہ ارادہ کیا کہ مولانا کی تربت مقدس پر ایک نادر عمارت بنائیں۔ مشورہ  
سلطان ولد سے ذکر کیا۔ آپ نے فرمایا کہ تمہارے پاس کس قدر رقم ہے، عرض کیا تھیں ہزار  
درہم۔ فرمایا اس میں کیوں کر سرانجام ہوگا۔ عرض کیا خداوند غائب سے دیں گے۔ فرمایا اگر ایسا  
ہی ہے تو صدق تمام اور اخلاص تمام سے ارادہ کر دو۔ علم الدین نے اسی شب میں سلطان کے بالا  
خانہ پر جا کر اس قدر مناجات آمیز و عشق انگیز اشعار پڑھے کہ پروانہ اوز کر جی خاتون بے حد  
خوش ہوئے۔ صبح کو علم الدین کو جلا کر بہت تعریف کی اور اسی ہزار درہم عطا کئے اور حاصل قیصریہ  
سے پچاس ہزار درہم مقرر کئے کہ تربت مبارک کی عمارت تیار کریں۔ غرض اس طرح علم الدین  
نے عمارت کو انجام پہنچایا اور اس کے بعد مولانا کے اصحاب کو بہت کچھ شکرانہ دیا۔ چھ ہزار درہم  
سلطان ولد کو دیے اور اسی قدر جلی حسام الدین کی خدمت میں پیش کئے۔

‘مناقب العارفین’ (ص ۸۸) میں ایک روایت کے ضمن میں یہ فقرہ آیا ہے کہ  
‘بدر الدین تبریزی کہ معمار معہورہ تربت مبارک بود۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ عمارت  
بدر الدین تبریزی کے اہتمام سے تیار ہوئی تھی۔

مولانا کی جائشی: مولانا کے بعد آپ کے اویس جائشیں حضرت حسام الدین جلی  
ہوئے۔ ان کے بعد سلطان ولد نے اس سجادہ کو زینت بخشی ۶۳ اور پھر اس کے بعد سے اس

وقت تک اسی خاندان کے افراد فرقہ مولویہ کے شیوخ ہوتے رہے۔

**جی حام الدین کا انتقال:** جی حام الدین کے انتقال کا واقعہ اس طرح منقول ہے کہ ایک روز اپنے اصحاب عظام کے ساتھ اپنے باغ میں تشریف فرماتھ۔ ایک درویش نے آکر یہ خبر نامبارک سنائی کی تربت مبارک کے قبہ کا پائچہ گر پڑا اور قبہ میں وراث پڑ گئی۔ جی حام الدین نے ایک آہ کی اور بے خود ہو گئے۔ اپنے ہاتھ کو کئی مرتبہ زانو پر مارا اور روئے لگے۔ دیگر اصحاب بھی روئے لگے۔ کچھ دیر بعد فرمایا کہ شیخ کی تاریخ رحلت کو دیکھو، دیکھنے سے معلوم ہوا کہ پورے دس سال ہو چکے ہیں اور اب گیارہواں شروع ہوا ہے۔ جی حامی کے چہرے پر تغیر ظاہر ہوا۔ فرمایا کہ بس مگر لے چلو کہ میرا بیانہ عمر بھی لبریز ہوا چاہتا ہے اور سفر آخرت نزدیک ہے، جب اشارت بشارت حاصل ہوئی تو خوش خوش روانہ ہونا چاہئے۔ آپ کو مکان پر لائے چند روز بیمار رہ کر چہار شنبہ ۲۲ شعبان ۶۸۳ھ کو انتقال فرمایا۔ کہتے ہیں کہ جس روز قبہ کے پائچہ کا کام اتمام کو پہنچا اسی روز آپ نے انتقال کیا۔

**سلطان ولد کی خلافت:** جی حام الدین کے انتقال کے بعد لوگوں نے سلطان ولد سے عرض کیا کہ اس وقت آپ نے ایک عذر پیدا کر لیا تھا۔ اب وہ عذر بھی باقی نہیں رہا۔ پس سجادہ خلافت پر رونق افراد ہو جائیے۔ آخر آپ نے قبول فرمایا اور ۱۲ ہفت تک اس خدمت کو انجام دیا۔ آپ کے جانشین آپ کے فرزند جی حامی عارف ہوئے اور آئندہ یہ سلسلہ اسی طرح چلتا رہا۔

**ازدواج و آل اولاد:** گوہر خاتون سے مولانا کے دو فرزند بہاء الدین ولد اور علاء الدین محمد تھے۔ اور کرا خاتون ۱۲۵۱ سے ایک فرزند مظفر الدین امیر عالم تھے اور ایک دختر ملکہ خاتون تھیں۔

اس امر کے قطعی تین میں کسی تدریقی و قال کی منجاش نکل آتی ہے کہ مولانا کے خلف اکبر حضرت بہاء الدین تھے یا علاء الدین۔ پہہ سالاہ نے ایک موقع پر حضرت بہاء الدین ولد کے متعلق لکھا ہے کہ فرزند مہین خداوندگار بود ۱۲۶۱ اور دوسری جگہ علاء الدین کے متعلق لکھا ہے کہ فرزند متوسط مولانا خداوندگار بود ۱۲۷۱ اس کے سوا اور بھی جا بجا حضرت بہاء الدین کو خلف اکبر لکھا ہے۔ صرف ایک جگہ یہ لکھا ہے کہ مولانا فرمود کہ بہاء الدین ہفت سالہ بود و برادرش علاء الدین ہشت سالہ ۱۲۸۱ تکن فصل بیجم میں جہاں تخصیص کے ساتھ شجرہ نسب بیان کیا ہے

وہاں بالصراحت یہ لکھا ہے کہ ہمچنان حضرت مولانا جلال الدین قدس اللہ سرہ راسہ فرزندہ یک دختر بود فرزند مہین را نام بھاء الدین بود دوم را نام علاء الدین محمد بود ۱۹۱ سخت حیرت ہے کہ رڈ ہاؤس نے اس قدر صاف و صریح بیان پر اعتماد نہ کیا اور ایک ضمی روایت پر بھروسہ کر کے قطعایہ قرار دے دیا ہے کہ علاء الدین خلف اکبر تھے اور جب ایک مرتبہ رڈ ہاؤس نے لکھا دیا تو اس کے بعد سے تمام محققین یورپ بلا استثناء یہی لکھتے آ رہے ہیں کہ علاء الدین خلف اکبر تھے مگر پہ سالار اور افلاکی کے قطعی بیانات کے مقابلہ میں یہ رائے ہرگز قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ ۰۷۱ شواہد و قرآن بھی اس کے خلاف معلوم ہوتے ہیں چنانچہ افلاکی ہی کی ایک رایت ہے:

’ایک روز سلطان ولد کے چند دینار گم ہو گئے تھے۔ وہ دینار ان کے بھائی علاء الدین کی کتاب میں ملے۔ سلطان ولد نے کچھ سخت وست کہا۔ مولانا نے فرمایا کہ بھاء الدین علی حرف جر ہے۔ اگر جر (کشش) نہ کرے تو کیا کرے دونوں بھائیوں میں صفائی ہو گئی۔ ۱۷۱ اس روایت کے الفاظ کا اتفاقا ہی ہے کہ علاء الدین چھوٹے تھے۔

بہر حال مولانا کے خلف اکبر و اصغر سے قطع نظر کر کے مولانا کی زندگی میں اور زندگی کے بعد بھی آپ کے خلف رشید سلطان ولد ہی تھے۔ علاء الدین کا ذکر جو کچھ آگیا ہے، وہ صرف شش الدین کی مخالفت کے سلسلہ میں آیا ہے۔

علااء الدین کے متعلق افلاکی کے الفاظ یہ ہیں کہ در قصد مولانا شش الدین تبریزی روح اللہ روحہ مبادرت نمودہ مبادرت کر دتا ہرگز مرید ان مرتد گشت و گویند اور ایشان اغوا کر دہ بودند و براں داشتہ بودند‘

مولانا اسی وجہ سے ان سے بیزار ہو گئے تھے۔ ان کا خیال بھی اپنے دل سے نکال دیا تھا اور اپنی نظر عنایت صرف سلطان ولد پر محدود کر دی تھی۔ جب علاء الدین بنے انتقال کیا تو مولانا ان کے جنازے پر بھی نہیں گئے۔

علااء الدین کے سنة انتقال کی نسبت کوئی قطعی روایت نہیں ملتی۔ غالباً حضرت شش الدین کی نسبت ثانیہ کے تھوڑے ہی زمانہ بعد علاء الدین نے انتقال کیا ہے۔ ”خزینۃ الاصفیاء“ میں لکھا ہے کہ علاء الدین نے ۶۳۵ھ میں بعلت جذام انتقال کیا۔ دوسرے تذکرے جن میں یہ ذکر آیا

ہے ان میں بھی بہی تاریخ ہے۔

بہرناوی مولانا کے سوانح کے سلسلہ میں علاء الدین کا ذکر جو کچھ آیا ہے وہ صرف اس اعتبار سے آیا ہے کہ انہوں نے حضرت شمس الدین کی مخالفت میں شرکت کی اور مولانا کے نزدیک مردود و مقہور قرار پائے۔

مولانا کے تیرے فرزند امیر عالم کا تذکرہ بھی ملتا ہے لیکن وہ تجارت پیشہ تھے اور زمرہ اہل فقر یا علم وہر سے نہیں تھے۔ ان کے ذکر کی تفصیلات بھی نہیں ملتیں۔ مولانا کی دختر ملکہ خاتون کو لوگ 'خندوں' (یعنی خداوند گارزادی) کہا کرتے تھے۔ ۲۱ ان کی نسبت رذہاؤس نے لکھا ہے کہ ان کا نکاح کسی شہر کے شہزادے سے ہو گیا تھا اور وہ قونیہ سے چلی گئی تھیں۔ ۲۲ افلاکی کی ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ ملکہ خاتون کا عقد خواجہ شہاب الدین سے ہوا تھا۔ ۲۳ مگر خود خواجہ شہاب الدین کا کچھ زائد حال کہیں سے معلوم نہیں ہوتا۔ لیکن اس روایت سے اتنا ثابت ہوتا ہے کہ خواجہ شہاب الدین کوئی مตول شخص تھے کیونکہ ملکہ خاتون نے ایک مرتبہ مولانا سے انگلی شکایت ان الفاظ میں کی ہے۔ کہ درخانہ خود تھم ندارد و باوجود چند اس اسباب و اموال کنیز ان و غلامان خود را محور دگر سہ میدارد۔ (اپنے گھر میں عیش و عشرت نہیں رکھتے تھے اور بہت سے اموال و اسباب اور علوم و کنیزوں کے سب کو کم خوری کا عادی رکھتے تھے۔) ممکن ہے کہ رذہاؤس کا بیان صحیح ہو۔

مقدارے عنوان کے اعتبار سے مولانا کے خلاف اکبر و فرزند رشید سلطان ولد کے حالات کا بیان زیادہ تفصیل سے ہونا چاہئے۔ ان کے کچھ حالات تو ضمناً ذکر ہو چکے ہیں، کچھ مزید اس طرح ہیں۔

مولانا کو آپ سے بچپن ہی سے اس قدر افت و محبت تھی کہ آپ کو اپنے پاس سلاتے تھے۔

مولانا نماز تہجد کو اٹھتے تو آپ رونے لگتے مولانا نماز چھوڑ کر آپ کو سہلاتے، پھر نماز پڑھتے ۲۵۱ سلطان ولد ابھی خور دسال تھے کہ ایک روز مولانا نے اشنانے تقریر میں فرمایا کہ 'حضرت موسیٰ کا عصا ساروں کے تمام سانپوں کو کھا گیا اور اس کی جامات میں ذرا بھی فرق نہ آیا۔ اس کو کس طرح سمجھاؤ۔' پھر سلطان ولد کی طرف مناطب ہو کر فرمایا کہ 'تم اس کی کوئی مثال دو۔' آپ نے فرمایا کہ 'اس کی مثال ایسی ہے کہ کسی وسیع مکان میں تاریکی ہی تاریکی ہو۔ دھننا دہاں

ایک شمع لے آئیں۔ اس شمع کا نور تمام تاریکی کو کھا جائے گا اور شمع میں نہ زیادتی ہو گی نہ کی۔ مولانا نے آپ کو گود میں اٹھایا اور بے حد مسرور ہوئے۔

سلطان ولد جب جوان ہوئے تو مولانا سے اس قدر مشاہد تھے کہ جب کسی مجلس میں مولانا کے پہلو میں جیٹھتے تھے تو لوگ سمجھتے کہ مولانا کے بھائی ہیں۔ خود مولانا فرمایا کرتے تھے کہ 'الست اشبہ الناس لی خلقا و خلقا' یعنی تم باعتبار خلق و خلق مجھ سے سب سے زیادہ مشاہد ہو۔ ۶۷۱

سلطان ولد کی عمر جب بیس سال کی تھی تو آپ نے چل کر کیا کارادہ کا۔ مولانا نے فرمایا کہ ہمارے دوستوں کے لیے اس کی ضرورت نہیں ہے اور ہمارے دین میں یہ بدعت ہے۔ مگر سلطان ولد نے اصرار کیا تو آپ نے اجازت دے دی اور خلوت گاہ کے دروازے کو بند کر دیا۔ دوسرے تیرے روز مولانا اور شیخ صلاح الدین اس خلوت گاہ کے قریب آ کر مراقبہ کیا کرتے۔ جب چالیس روز پورے ہوئے تو دروازہ کھل دیا۔ دیکھا کہ سلطان ولد بالکل نور میں غرق ہیں۔

تمام اصحاب نے جوش سرت کے ساتھہ ساع کا آغاز کیا ہے۔

آپ کے اخلاق کے متعلق صرف ایک روایت یہاں نقل کی جاتی ہے جس سے یہ اندازہ ہو گا کہ آپ میں مرد و فردی کس درجہ تھی۔ مولانا کے انتقال کے بعد ایک روز مولانا کی حرم محترم کراخاتون حضرت حسام الدین کے وہاں تشریف فرمائیں کہ سلطان ولد بھی وہاں آگئے۔ کراخاتون نے کہا کہ میں نے رات کو خواب میں دیکھا ہے کہ مولانا میں عقا سلطان ولد کے سر پر سایہ گستہ ہیں اور سلطان ولد جدھر جاتے ہیں مولانا ان پر سایہ اُگلن رہتے ہیں۔ حضرت حسام الدین کو اس سے کسی قدر اثر ہوا کہ مجھے کیوں نہ دیکھا۔ سلطان ولد نے اس اثر کو ان کے چہرے پر محسوس کیا اور فرمایا کہ اس خواب کی تغیری یہ ہے کہ پرندہ اپنے کمزور اٹھے کو سینتا اور ہمیشہ پروں کے نیچے دبائے رہتا ہے، جب پچھے نکلتا ہے تو پھر اس کی یہ روشنی کی فکر میں لگا رہتا ہے جب پچھے بڑا ہو کر اڑنے لگتا ہے تو پھر پرندے کو اس کی فرنہیں رہتی، پس جیسی حسام الدین اب اس حالت کو ہیچ گئے ہیں کہ خود پر دبائ کھولے ہوئے اڑتے پھرتے ہیں اور میں ہنوز وہ پچھے ضعیف ہوں کہ ابھی اندھے سے باہر نہیں لکھا ہوں، اسی وجہ سے خداوند گار میری تربیت میں ہنوز مشغول ہیں۔ اس تغیری سے حضرت جیسی خوش ہو گئے اور وہ انتباش جاتا رہا۔

آپ کے مناقب میں بہت کثرت سے روایتیں منقول ہیں مگر یہاں صرف مولانا کا ایک قول درج کر دینا کافی ہے جس کے بعد کسی دوسری تعریف و توصیف کی ضرورت نہیں رہ جاتی ہے۔ فرمایا کہ بہاء الدین آمدن میں بایس عالم جہت ظہور تو بود، چہ ایں ہمہ سخنان میں قول من است تو فعل منی۔

ترجمہ: بہاء الدین اس دنیا میں میرے آئے کا مقصد تیرا اظہار تھا چوں کہ میرا کلام میرا قول ہے اور تو میرا فعل ہے۔

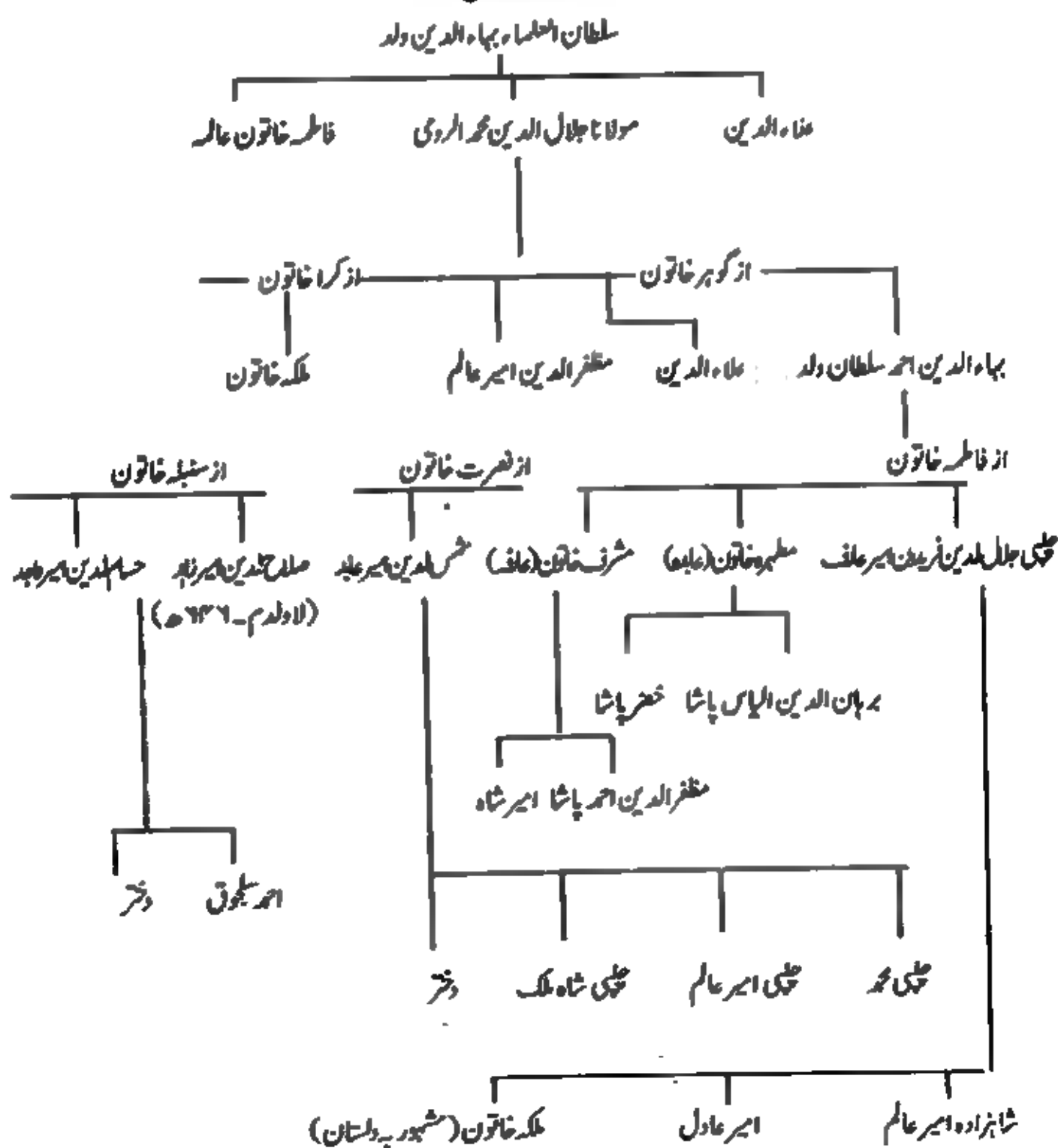
سلطان ولد کا انتقال: جلی حام الدین کے انتقال کے بعد آپ مولانا کے جانشین ہوئے اور تقریباً انہیں سال کی خلافت کے بعد ۱۰ ارجب ۱۲۷ھ کو اس دارفانی سے عالم جاوہ دانی کو انتقال فرمایا اور مقبرہ خاندانی میں مدفون ہوئے۔

سلطان ولد کی عمر: آپ کی عمر کے متعلق سالار نے یہ الفاظ لکھے ہیں کہ مدت نو دو شش سال عمر یافت، ۹۷۱ء اور یہ الفاظ ایک ہی صفحہ پر دو جگہ آئے ہیں۔ اسی بناء پر مولانا شبلی مرحوم نے بھی لکھ دیا ہے کہ انہوں نے (سلطان ولد نے) ۱۲۷ھ میں (۹۶) برس کی عمر میں انتقال کیا۔ ۱۸۰ء میں مسقیف مرحوم خود اس سے قبل تحریر کر چکے ہیں۔ ۱۸۱ء کہ سلطان ولد کی ولادت ۱۲۳ھ میں ہوئی اور سلطان ولد کی ولادت کا یہ سند بلا استثناء متفق علیہ ہے۔ پس اس حساب سے ۱۲۷ھ میں سلطان ولد کی عمر ۸۹ برس کی ہوئی نہ کہ ۹۶ برس کی۔ رسالہ سپہ سالار میں نقل درنقل سے کوئی غلطی ہو گئی ہوگی، وردہ یہ مسئلہ اس قدر صاف ہے کہ اس میں کسی اشتباه کی گنجائش نہیں ہے اشتباد کی صرف ایک صورت ہے۔ سلطان ولد کے فرزند امیر عارف نے ۱۹۷ھ میں انتقال فرمایا ہے۔ ممکن ہے سہوا ۱۲۳ھ کی تخریج ۱۹۷ھ سے کر دی ہو اور اس طرح حاصل تفریق ۹۶ کو سلطان ولد کی عمر قرار دیا ہو۔

سلطان ولد کا دیوان: رُباب نامہ کے سوا آپ کی یادگار ایک دیوان بھی ہے۔ آپ پیشتر مولانا کی غزل ہی پر غزل کہا کرتے تھے مگر چوں کہ آپ کے دیوان کو شہرت عالم نہیں حاصل ہے اور نہ بالعموم شاعروں کے زمرے میں آپ کا شمار ۱۸۳ء ہے، اس وجہ سے مولانا کے دیوان کی بحث میں، مولانا کی غزلوں سے آپ کی غزلوں کا مقابلہ نہیں کیا اور درحقیقت ایسا کہنا کچھ خلاف شان اور بھی تھا۔

یہ دیوان کتب خانہ آصفیہ سرکار عالیٰ میں بعنوان غزلیات مولانا روم و فرزند مولانا رواوین فاری شمارہ ۳۲۳ پر درج ہے۔ اس کی ترتیب یہ ہے کہ اول ایک غزل مولانا کی دی ہے اور پھر ایک غزل سلطان ولد کی۔ اکثر غزلیں محمد الاوزان و القوافی ہیں، مگر التزاماً ایسا نہیں ہے۔ یہ دیوان حروف چھپ کے اعتبار سے نہیں ہے رڈھاؤس نے غلطی سے لکھا ہے کہ دیوان باعتبار حروف چھپی جمع کیا گیا ہے۔ ۱۸۲ اس میں ابتدا کے دو اور اس عاشر ہیں اور آخر سے بھی ناقص ہے، جس سے اول تو کلام نا تمام رہ گیا، دوسرے سے کتابت وغیرہ کا بھی کچھ پتہ نہ چلا مگر جو ہے وہ بھی بسا غیبت ہے۔

### شجرہ



ٹھائیں و فضائل: فخر الدین دیودست کو آپ نے اپنا ایک بیرون دیا تھا۔ وہ کہتے تھے کہ

میں نے اس کا دامن تراش کر اپنے جسم کے مطابق بنایا۔ اگر فخر الدین کو تاہ قامت نہیں تھے تو ضرور ہے کہ مولانا دراز قامت تھے مگر کثرت ریاضت سے آپ کے جسم میں نہایت ضعف آگیا تھا۔ ایک روز حمام میں آئے اور اپنے جسم کو ترحم کی نظر سے دیکھتے رہے۔ فرمایا کہ تمام عمر کی سے شرمندہ نہیں ہوا ہوں مگر اپنے جسم لاغر سے نہایت شرمندہ ہوں۔ اماچہ کنم کہ آسائش من در رنج

اوست ۱۸۵

ریگ: ایک روز مولانا قلعہ کی خندق کے قریب کھڑے ہوئے تھے۔ چند فقہا مدرسہ قراطائی سے آرہے تھے۔ انہوں نے از راہ امتحان سوال کیا کہ سگ اصحاب کہف کا ریگ کیا تھا؟ فرمایا کہ زرد تھا کیوں کہ عاشق تھا اور عاشق کا ریگ زرد ہی ہوتا ہے جیسا کہ میرا ریگ ہے۔

سب نے سرجھا دیے۔ ۱۸۶

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کثرت ریاضت کی وجہ سے مولانا کا ریگ زرد پڑ گیا تھا۔

خوش: مگر سنگی (بھوکے رہنے) کو مولانا نے اپنا خاص الخاص مسلک بنایا تھا۔ مثنوی میں مگر سنگی کے فضائل نہایت کثرت سے بیان فرمائے ہیں اور یہ جو کچھ لکھا ہے درحقیقت اپنا ہی حال ہے۔ مگر سنگی کی حکمت و مصلحت کو جس بکار کے ساتھ اور جس قدر مختلف میرايوں میں ظاہر کیا ہے، اس کے لیے درراہ حکم میں مگر سنگی کی بحث کو دیکھنا چاہئے۔ 'مناقب العارفین' میں (سنگ ۳۲۱۔ ۳۲۲) مگر سنگی کے فضائل کے متعلق مولانا کے بہت طول طوہا۔ اقوال منقول ہیں جن میں مگر سنگی کے فوائد و منافع پر ایک تفصیلی تقریر عربی میں بھی ہے اور اس کے مطالب کو فارسی میں بیان کیا ہے۔

اپنے اصحاب کو بھی نہایت عیش دو دے اس جانب توجہ دلایا کرتے تھے۔ سلطان ولد سے تو یہاں تک فرمادیا کہ میرا مسلک بس بھی ہے کہ کم خوردن بلکہ ناخوردن۔ اکثر کئی کئی دن بغیر کچھ کھائے ہوئے سماں میں گزار دیتے تھے۔ جب کھاتے تھے اس میں بھی نہایت اختصار مدنظر رکھتے تھے، بسا اوقات صرف دہی پر اکتفا فرماتے تھے اور اس میں چند دانے لہسن کے ملا یا کرتے تھے۔

فاطمہ خاتون (اہمیہ سلطان ولد) کی روایت ہے کہ ابھی میری نئی شادی ہوئی تھی کہ ایک روز مولانا نے آکر پوچھا کہ گھر میں دہی ہے۔ میں نے کہا ہے، مگر نہایت کھٹا ہے۔ فرمایا لا د۔ میں

نے ایک بڑے پیالہ میں لا کر پیش کیا فرمایا کہ میں دانے بہن کے کوٹ کر اس میں ملا دوتا کہ لذیذ ہو جائے، پھر نصف شب کو آئے اور وہی دہنی طلب کیا، اس میں کچھ بائی روٹیاں ملائیں اور کھانے لگئے، میں نے جو اس دہنی میں سے ذرا ساز بان پر رکھا تو زبان پر آبلے پڑ گئے مگر مولانا سب کا سب کھا گئے اور اس کے بعد نماز تہجد میں مشغول ہوئے اور فجر تک نماز پڑھتے رہے۔ ۱۸۷۔

اسکی ہی ایک روایت بہاء الدین بحری سے ہے کہ مولانا ایک مرتبہ آب گرم کو گھٹے تھے۔ میں بھی ساتھ تھا۔ مولانا دس روز تک اسی آب گرم کے اندر رہے، نہ کچھ کھایا نہ پیا۔ اتفاقاً ایک تر کی ایک بڑا پیالہ دہنی کا لایا۔ مولانا نے اس میں بہن ملائے اور اسی کو کھایا۔ پھر سامع میں مشغول ہو گئے۔ ۱۸۸۔

مولانا کی یہ تمام کم خوری و ناخوری ریاضت کی بناء پر تھی، بجز کی بنا پر نہیں تھی، قدرت ولایت کا ایک کرشمہ ملاحظہ ہو۔

نور الدین کی روایت ہے کہ میرے ہال سماع میں مولانا نے سولہ روز تک نہ کچھ کھایا نہ پیا، عالم وجد میں رہے، پھر کھانا طلب کیا لوگ لاتے تھے اور مولانا کھاتے جاتے تھے، پچاس پیالے کھا گئے اور حالت میں کچھ فرق نہ ہوا۔ ۱۸۹۔

دہنی کے علاوہ بہن بھی آپ کو بہت پسند تھا۔ اکثر کچے بھی کھایا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ آں حضرت حضرت علی سے فرمایا کرتے تھے کہ کل الشوئم شاید اس میں کوئی حکمت ہوگی۔ ۱۹۰۔

”نقع“ بھی آپ کی مرغوب اشیاء میں تھا۔ اسے آش جو کھنا چاہئے جس میں شربت فواکہ شامل کر لیا گیا ہو۔

ایک روز فرمایا کہ اس عالم سے میں نے تین چیزیں اختیاز کر لی ہیں، سماع، قیام اور حمام۔ ۱۹۱۔

مولانا کی ایک عادت یہ بھی تھی کہ ہمیشہ ہلیلہ زر زدنہ میں رکھتے تھے۔ لوگوں نے اس کی مختلف تاویلیں کی ہیں۔ جیسی حام الدین کا خیال تھا کہ آپ یہ بھی نہیں چاہتے تھے کہ منہ کا مزا شیریں رہے۔ ۱۹۲۔

لباس: شمس الدین کی غیبت ثانی کے بعد مولانا نے لباس کی وہ خاص وضع اختیار فرمائی۔

تھی جو آپ کے فرقہ کا شعار ہو گیا۔ اس وضع خاص میں قیمیں کے آگے سے کھلے ہونے کی ایک وجہ یہ بھی لکھی ہے کہ راستہ چلتے سائل مل جاتے اور کچھ نہ ہوتا تو مولانا کپڑے اتار کر دے دیا کرتے تھے اور اسی غرض سے قیمیں آگے سے کھلی ہوتی تھی کہ اتارنے میں وقت نہ ہو۔ اس کے سوا آپ کی عادت میں یہ بات بھی داخل تھی کہ ساعت میں جب وجد میں آتے تو کپڑے قوالوں کو دے دیا کرتے تھے۔ آپ کے مخلصان خاص میں ایک صاحب خواجہ مجدد الدین تھے، ان کے پاس جو کچھ تھا سب مولانا پر فدا کر دیا تھا مگر کپڑوں کے کئی صندوق رکھے ہوئے تھے۔ جب مولانا حالت وجد میں کپڑے قوالوں کو دے دیتے تو فوراً دوسرے کپڑے حاضر کر دیتے تھے۔ ۱۹۳

حمام چشمہ آپ گرم: ساعت کے بعد اگر مولانا کو کسی شے سے دلی رغبت تھی تو وہ حمام تھا۔ اکثر ایسا ہوتا تھا کہ ساعت سے جب فارغ ہوتے حمام میں چلے جاتے تھے اور کئی کئی دن وہیں گزار دیتے۔ حقائق و معارف کے بیان کا سلسلہ وہاں بھی جاری رہتا تھا۔ بسا اوقات سب سے الگ ہو کر مشاہدات میں غرق ہو جاتے۔ اس حالت استغراق میں کبھی کبھی پانی کے حوض میں جا بیٹھتے تھے۔ بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ساعت اور شب بیداری کی حکم رفع کرنے کے لیے مولانا حمام میں جایا کرتے تھے مگر حقیقت یہ ہے کہ یہ بھی ریاضت سے خالی نہیں تھا۔ اولیاء اللہ کے حالات و عادات بھی کچھ عجیب حیرت افزاییں۔ ایک طرف مولانا کی یہ حالت تھی کہ حمام سے گویا آپ کو عشق تھا اور دوسری طرف خراسان میں ایک دوسرے بزرگ عبد اللہ بن المبارک (۱۱۸ھ-۱۸۱ھ) کا حال یہ تھا کہ ساری عمر کبھی حمام نہ گئے۔

مولانا جب حمام میں جانے لگتے تو اکثر آپ کی حرم محترم کراخا توں آپ کے اصحاب سے یہ فہمائش کر دیا کرتی تھیں کہ مولانا کا خیال رکھیں کیوں کہ خود آپ کو اپنی ذات کی مطلق فکر نہ تھی۔ احباب قالمین اور عرق چین بھراہ لے جاتے۔ قالمین سرداہب میں بچھا دیا کرتے تھے۔ مولانا کبھی کبھی وہاں آرام کرتے اور کبھی کبھی جیر بھی دبوالیا کرتے تھے لیکن اتنی آسائش بھی گوارا نہیں تھی۔ ایک روز عین جاڑوں کے موسم میں حمام کے اندر گئے اور فوراً ہی نکل کر باہر چلے گئے۔ آپ کے احباب پیچھے پیچھے چلے گئے۔ دیکھا کہ برف پر کپڑے ہیں اور سر پر برف رکھے ہوئے ہیں۔ لوگوں نے فریاد شروع کی۔ فرمایا کہ نظم بدی آموز و گستاخ می شود اللہ الحمد در ویثام از آل

فرعون نیستم از آل پادشاہیم کر سلطان فخرابود، فوراً ہی دستار و فرجی پہن کر راونہ ہو گئے۔ ۱۹۳  
اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حمام بھی آپ نے ہنفی کے لیے نہیں اختیار کیا تھا اور نفیس کی  
تادیب کی نسبت تو جس قدر اشعار مشنوی میں ہیں، ان سے ایک پورا دستور اعمال بن سکتا ہے اور  
مولانا نے قولًا جو کچھ کہا ہے، عملاً اس سے زیادہ کرتے تھے۔

قونیہ سے قریب آپ گرم کا ایک چشمہ تھا۔ مولانا عادنا سال میں ایک بار وہاں بھی جایا  
کرتے تھے۔ چالیس پچاس دن قیام کرتے۔ ۱۹۵ اس موقع پر آپ کے اصحاب بھی ساتھ  
ہوتے تھے۔ یہ مختصر سفر د قیام بھی وعظ و تذکرے سے خالی نہیں رہتا تھا۔

جنی حام الدین اور بعض دیگر اصحاب کے باغ میں بھی بھی بھی تشریف لے جاتے اور  
ایک آدھ دن قیام فرماتے تھے۔ اسے اگر تفریح کہا جائے تو آپ کی تفریح جو کچھ تھی، بس بھی تھی۔  
شہرت سے احتساب: مولانا کو شہرت اور جاہ طلبی سے نہایت اسکراہ تھا۔ حالات سفر میں  
ذکر ہو چکا ہے کہ طلب سے اسی وجہ سے پڑے گئے تھے کہ لوگوں میں شہرت ہو گئی تھی ۱۹۶ معلوم ہوتا  
ہے کہ قوانین ولادت میں یہ بھی ایک قانون ہے کہ جو اولیاء اللہ شہرت سے ہتنا ہی بھاگتے ہیں  
اتی ہی ان کی شہرت زیادہ ہوتی ہے۔ یہی حال مولانا کا تھا۔ ایک روز مولانا اپنے اصحاب کی  
طرف متوجہ ہو کر فرمائے گئے کہ جب سے میری شہرت ہوئی اور لوگ میری زیارت کو آنے لگے،  
میں ایک آفت میں جلا ہو گیا ہوں۔ حج فرمایا آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ الشہرۃ آنہ و  
الرحمۃ فی النحوں، مگر کروں کیا حکم خدا یوں ہی ہے۔ اپنے اصحاب کو بھی آفت شہرت سے محترز  
رہنے کی ہدایت فرمایا کرتے تھے۔ ۱۹۷

مشنوی شریف میں بھی اور اس کے علاوہ دیوان میں بھی نہایت کثرت سے اس جانب  
اشارہ فرمایا ہے۔ مکھر فیض غزلوں کے آخر میں خود اپنے نفس سے خاموش رہنے کا خطاب کیا ہے  
تا آنکہ بعض لوگوں نے یہ سمجھ لیا ہے کہ ”خاموش“ مولانا کا تھیس تھا۔ فرماتے ہیں کہ یہاں ایک  
خدش یہ لائق ہوتا ہے کہ جب مولانا شہرت کو اس درجہ تاپنڈ کرتے تھے تو گوشہ خمول کوں نہیں  
اختیار کر لیتے تھے، یہ بجائے خود ایک نازک مسئلہ ہے جس کا ایک مقبول عام جواب تو یہ ہے کہ  
اصحاب باطن جب درجہ کمال کو پہنچ جاتے ہیں تو انہیں اس شہرت و اخلاق اس سے کچھ ضرر نہیں پہنچتا۔

دوسرے جواب مسلمہ خاص یہ ہے کہ اولیاء اللہ کا اظہار و استمار دونوں حکم خداوندی کے تابع ہے۔ جن افراد سے عام نفع رسائی مقصود ہوتی ہے انہیں اخفا کی اجازت نہیں ہوتی۔ اگر مخفی ہونا چاہیں تو بھی نہیں ہو سکتے۔ جن سے خاص نفع رسائی مقصود ہوتی ہے انہیں پرداہ خفا میں رکھا جاتا ہے اور وہ زمرہ اولیاء مستور میں ہوتے ہیں۔

مولانا اگرچہ شہرت سے اس درجہ گریزاں تھے مگر خود نفس انتقطاع کے متعلق آپ کا جو خیال تھا وہ واقعہ ذیل سے بخوبی ظاہر ہو جائے گا۔

مولانا کے والد سلطان العلماء کے شاگردوں میں ایک صاحب خواجہ فقیہہ احمد تھے۔ ہدایہ پڑھتے تھے۔ ایک روز اسی شمس میں سلطان العلماء نے ایسے معانی و معارف ارشاد فرمائے کہ فقیہہ گھبرا اٹھے۔ کتابیں آگ میں ڈالیں اور گورستان کی راہ لی۔ جب تک سلطان العلماء زندہ رہے قوئیہ میں نہیں آئے۔ آپ کی رحلت کے بعد شہر کے ایک دروازے میں پیٹھے رہا کرتے تھے بہت مشہور ہو گئے۔ مولانا کو جب آتے دیکھتے بے ساختہ شور مچاتے مگر مولانا نظر بچا جاتے اور فرماتے کہ وہ اہل اقتدار میں سے نہیں ہیں۔ مقتداری مخلص وہ ہے جو بجمع الوجوه اپنے مقتدا کی متابعت کرے۔ یہ صاحب یکہ و تنہا اپنی کملی بچائے گئے اور نجات پا گئے ہیں۔ ایسے لوگوں کو عالم غیب اہل فتور کہتے ہیں۔ فقیہہ کا جب انتقال ہوا مولانا کو ازروں نے کشف اس کی اطلاع ہو گئی۔ زبان مبارک سے لکھا کہ روح پاک فقیہہ را ملائکہ کرام بآسمان می پرند پھر جا کر ان کی نماز جنازہ پڑھی۔ اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ مولانا اگرچہ ایسے لوگوں کے مکر نہیں تھے مگر اپنی تنہا جانبی کی پہنچت خدمت خلق کو مقدم سمجھتے تھے اور یہی وجہ تھی کہ اس تمام اسکراہ و اجتناب کے باوجود آپ خلق سے کنارہ کش نہیں ہوتے تھے اور ہمہ وقت فیض رسائی عام میں مشغول رہتے تھے۔

غیرت: غیرت کا مادہ مولانا میں بہت زیادہ تھا۔ مشتوفی شریف میں مولانا نے خود اس کی توجیہ فرمائی ہے کہ

ہر کہ زیبائی پور ہلکس فزوں

جس قدر کمال زیادہ ہوتا ہے اسی قدر غیرت بھی زیادہ ہوتی ہے۔ سلطان رکن الدین کا واقعہ دوسری جگہ تفصیل کے ساتھ بیان ہو چکا ہے کہ اس نے پہلے مولانا کو اپنا باپ کہا تھا۔ پھر ایک

دوسرا دو لش شعبدہ باز کی نسبت ایسا عی کہا تو مولانا نے اسی وقت فرمادیا کہ انہوں نے دوسرا کو اپنا باپ بنایا ہے تو میں کسی دوسرا کو بیٹا بنالوں گا۔ اسی طرح جب مولانا کی الہیہ کرا خاتون بعض دوسری مستورات کے کہنے سے ایک دو لش کی کرامات کا مشاہدہ کرنے لگیں تو مولانا ان سے نہایت ناخوش ہو گئے۔ اس غیرت عی کا اثر تھا کہ مولانا کی طبیعت میں یہ مرکوز ہو گیا تھا کہ آپ ایک وقت میں دو شخصوں کی طرف التفات خاص نہیں رکھتے تھے۔ اس میں اس حد تک غلو تھا ایک روز سلطان ولد سے فرمایا کہ شیخ صلاح الدین کے سامنے شیخ حمید الدین کا تذکرہ نہ کیا کرو اور عینی حسام الدین کے دو برو شیخ کا ذکر درمیان نہ لایا کرو۔ اگرچہ ان کے انوار میں اتحادگلی ہے اور کوئی فرق فیما میں نہیں ہے مگر غیرت الہی کا در فرمایا ہے۔ پس ایسا نہ کرنا چاہئے۔ ادب شیخ اس کا مانع ہے۔

سلطان ولد کی یہ بھی روایت ہے کہ دمشق میں مولانا کے ایک خاص دوست حمید الدین تھے۔ آپ بھی اولیا، کاملین میں سے تھے۔ جب مولانا دمشق سے روم کی جانب روانہ ہونے لگے تو میں (سلطان ولد) نے کہا کہ شیخ حمید الدین کو بھی ساتھ لے چلوں۔ فرمایا کہ وہاں ہمارے شیخ صلاح الدین موجود ہیں۔ ان کا وہاں لے چلنا نجیک نہیں ہے۔ کیوں کہ دو ولی مثل شیروں کے ہیں۔ ایک جگہ نہیں رہ سکتے، میں نے پوچھا کہ تو پھر خود جناب دونوں سے کس طرح بناہ کر سکتے ہیں فرمایا کہ پدر مشق بآہمہ فرزندان خود میخواهد ساختن اما فرزندان بآہمہ گرنازند۔<sup>۱۹۸</sup>

ترجمہ: مشق بآپ اپنے بیٹوں کے ساتھ بناہ کر لیتا ہے لیکن جیسے بآہم بناہ نہیں کر سکتے۔

سخت کلامی: 'مناقب العارفین' کی بعض روایتوں کے پڑھنے سے پادی انظر میں یہ گمان ہوتا ہے کہ مولانا ابسا اوقات سخت و درشت الفاظ استعمال کیا کرتے تھے مثلاً غرخواہ بر<sup>۱۹۹</sup> بے ادب، گستاخ، خربے تیز، نامرد لیکن اس قسم کی تمام روایتوں کے استقصاء سے صاف یہ واضح ہو جاتا ہے کہ کہیں ایک جگہ بھی اپنے ذاتی معاملہ سے متعلق کوئی سخت لفظ نہیں استعمال کیا ہے۔ اس قسم کے الفاظ ہمیشہ ایسے ہی مواقع پر آپ کی زبان سے نکلے ہیں، جب کسی نے اہل طریقت اور بالخصوص آپ کے اصحاب کی نسبت کوئی ناوجب بات کہی ہے۔ چون کہ آپ کی طبیعت نہایت زد اثر واقع ہوئی تھی، اس لیے جب اسکی باتیں سختے تھے تو جوش میں آجاتے تھے اور بے ساختہ اس قسم کے الفاظ آپ کی زبان سے صادر ہو جاتے تھے لیکن جب گہری نظر سے دیکھا

جائے تو اول تو اس قسم کے الفاظ سے آپ کا مقصود ان کے حقیقی معنی نہیں ہوتے تھے۔ مشنوی شریف کی بحث تحاطب کو دیکھیں تو بہت سے الفاظ ایسے میں گے جو کریہ و خت ہیں مگر مقصود ان سے محض خطاب ہے۔ دوسرے یہ کہ اہل اللہ کی زبان سے اس قسم کے جو الفاظ نکل جاتے ہیں ان کا راز ہی کچھ اور ہوتا ہے۔

ولیاء اللہ اس سے بالاتر ہیں کہ کسی پر عیب لگائیں لیکن اگر فی الحقيقة مقصود عیب ہی ہوتا ہے تو یا تو وہ عیب اس شخص میں واقع ہے موجود ہوتا ہے اور نہیں ہوتا ہے تو ولیاء اللہ کے زبان سے ارادہ اس قسم کے الفاظ نکل جانے سے لائق ہو جاتا ہے۔

خود مولانا کی نسبت متعدد روایتیں اس قسم کی منقول ہیں کہ آپ نے بعض اشخاص کی نسبت بعض الفاظ استعمال کئے۔ واقعی ان کا وہی حال ہوا۔ ایک بہت تفصیلی روایت شیخ ناصر الدین کی نسبت 'مناقب العارفین' کے صفحہ ۱۱۰ پر منقول ہے کہ انہوں نے مولانا کو دور سے دیکھ کر اپنے مریدوں سے کہا کہ یہ شخص کس قدر تاریک صورت اور باریک طریقت رکھتا ہے۔ دستار خانی اور فرجی کبود پہنن لی ہے، معلوم نہیں سیرت کیسی ہے اور طریقت کیا ہے اور ان کا خرقہ کس شخص تک پہنچتا ہے؟ مولانا تو بھی ازورتے کشف معلوم ہو گیا۔ فرمایا کہ اے خربے تیز ناصر الدین کا حال اسی وقت سے نہایت زبوب ہو گیا۔

اہل و عیال کی محبت: محبت مولانا کے خیر میں داخل تھی۔ اپنے اصحاب و مریدین کے ساتھ مولانا کو جوانس تھا اس کا بیان دوسرے مواقع پر ہوا ہے۔ اپنے اہل و عیال کے ساتھ بھی آپ کی محبت درجہ کمال کو پہنچی ہوئی تھی۔

سلطان ولد سے آپ کو خصوصیت کے ساتھ جو الفت تھی، وہ آپ کے تمام سوانح سے ظاہر ہے۔ ان کی اولیٰ آزردگی بھی آپ کو گوارانہ تھی اور ان کے دل خوش کرنے کے لیے آپ اکثر ایسے دلچسپ پیرا یہ اختیار کرتے تھے کہ روتا ہوا آدمی بھی ہنس دے۔ ادھر منقول ہو چکا ہے کہ ایک مرتبہ سلطان ولد کے بھائی علاء الدین نے ان کے کچھ دینار نکال لیے تھے۔ سلطان ولد ان پر ناخوش ہو رہے تھے۔ مولانا نے فرمایا کہ "علیٰ جرہ کرے تو کیا کرے۔ ۲۰۰ (علیٰ حرف جر ہے اور حرف کے معنی کشش کے بھی ہیں۔)

بعض اوقات خود اپنے وقار کا بھی خیال نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ حضرت سلطان ولد عی کی روایت ہے کہ ایک روز میں سخت افسردہ تھا۔ مولانا مدرسہ سے آئے تو فرمایا کہ تم کس سے رنجیدہ ہوئے کہ پیشانی پر مل پڑے ہوئے ہیں؟ میں نے کہا کہ کچھ معلوم نہیں کہ کیوں میری یہ حالت ہے؟ انہ کے اندرونی تشریف لے گئے اور تھوڑی دیر کے بعد ایک بھیڑیے کا چڑا سر اور منہ پر ڈالے ہوئے نکلے اور میرے نزدیک پہنچ کر بیان بیان کرنے لگے گویا مجھے ذرا تے تھے۔ مجھے سخت ہی آئی۔ فرمایا کہ بہاء الدین اگر کوئی شیخ ہر دقت تمہارے ساتھ رہتا ہو اور دھننا اپنی صورت بدل کر آئے اور تمہیں ذرا نہ تو ذر نہ معلوم ہو گا۔ میں نے کہا نہیں۔ فرمایا کہ جو تمہیں ہمیشہ خوش رکھتا تھا کیوں کر ہو سکتا ہے وہ تمہیں غمگین کرے۔ میری طبیعت کشادہ ہو گئی اور پھر مجھے کبھی انقباض نہ ہوا۔ ۲۰۱

علی ہذا۔ مولانا کی صاحبزادی ملکہ خاتون نے ایک مرتبہ اپنے شوہر خواجہ شرف الدین کے بخل کی شکایت کی۔ فرمایا کہ اچھا کرتا ہے۔ اگر مسک مال جمع نہ کریں تو دنیا کا مال کیسے جمع ہو۔ پھر ایک دولت مند بخیل کی حکایت بیان کی کہ نماز جماعت کے لیے مسجد میں گیا تھا۔ اتفاق سے خیال آیا کہ شاید چہ اغ بے سر پوش رہ گیا ہے۔ فوراً مکان کو آیا اور لوٹدی کو آواز دی کہ دروازہ نہ کھول گر چہ اغ پر سر پوش رکھ دے۔ لوٹدی ہنے پوچھا کہ دروازہ کیوں نہ کھولوں۔ کہا دروازہ کی جھول نہ گھے۔ لوٹدی نے کہا آپ اتنا راستہ طے کر کے آئے آپ کے جوتے نہ گھے۔ اس نے جواب دیا کہ جوتا بغل میں لے کر آیا ہوں۔ صاحبزادی یہ سن کر نہ دیں اور ان کے دل کو اطمینان ہو گیا۔ ۲۰۲

فاطمہ خاتون (زوجہ سلطان ولد) کی جس درجہ دل داری کرتے تھے وہ اس خط سے واضح ہے جو سلطان ولد کی رنجیدگی کے ابھتباہ کی حالت میں فاطمہ خاتون کو لکھا تھا۔

حب وطن: مولانا نے (بلکہ زیادہ سمجھ یہ ہے کہ حضرت سلطان العلماء نے) بخش کو ترک کرنے کے بعد قونیہ کو اپنا وطن بنایا تھا اور آج تک آپ کا سلسلہ ظاہری و باطنی وہاں جاری ہے۔ اس وطن پذیری کے بعد آپ کو اہل روم کے ساتھ بالحوم اور اہل قونیہ کے ساتھ بالخصوص محبت و الفت کا ہو جانا طبعی امر تھا۔ قونیہ کو آپ خاص اپنا شہر سمجھتے اور اسے اپنی ولایت میں تصور فرماتے

تھے۔ آگے چل کر کرامات کے ذیل میں ذکر ہو گا کہ باجوہ خان کے حملہ کے وقت آپ نے بذات خاص قونیہ کی حفاظت میں مدد فرمائی اور کیقا تو خان کے محاصرہ کے وقت آپ کے رو ہائی تصرف نے شہر کو بچایا۔

یہ بار بار ذکر ہو چکا ہے کہ 'محبت' مولانا کے سرشنست میں داخل تھی۔ پھر کیوں کر ممکن تھا کہ اپنے وطن جدید سے آپ کو محبت نہ ہوتی۔ روم اور قونیہ کا جب ذکر آتا، نہایت محبت آمیز الفاظ استعمال فرماتے تھے۔ 'مناقب العارفین' میں اس قسم کی متعدد روایتیں مذکول ہیں اور ضمنی طور پر تو بہت کثرت سے ایسے جملے اور فقرے مل سکتے ہیں جن سے اس ملک دشہر کے متعلق مولانا کے لطف آمیز خیالات کا اندازہ ہو سکے گریں سب کا احصاء دشوار ہے۔ یہاں صرف چند روایتیں نقل کی جاتی ہیں۔ جن سے اس باب میں مولانا کے خیالات کا کچھ سرسری اندازہ ہو سکے گا۔

ایک روز مولانا حقوق و معارف کے بیان میں سرگرم تھے۔ اس ضمن میں فرمایا کہ اہل روم پر خداۓ تعالیٰ کی عنایت عظیم ہے اور خطہ روم دنیا میں بہترین خطہ ہے لیکن اس ملک کے لوگ مالک الملک کے عشق اور ذوق دروں سے بے خبر تھے۔ مسبب الاسباب نے عالم بے سبی سے ایک سبب پیدا کر دیا کہ ملک خراسان سے ولایت روم میں پہنچایا اور اس خاک پاک کو میرے اعتاب کا مادی بنا لیا تاکہ ہم اپنے علم لدنی کو یہاں کے لوگوں پر خسار کریں۔ اور یہ لوگ کیمیا بن جائیں۔ اسی سلسلہ میں فرمایا کہ جب میں نے دیکھا کہ یہ لوگ حق کی طرف مائل نہیں ہوتے اور اسرار الہی سے محروم ہیں تو میں نے لطائف سماع اور شعر موزوں کے ذریعے سے معارف و حقوق کو ان کے حسب حال بنادیا۔ ۲۰۳

ایک مرتبہ شیخ صلاح الدین نے اپنے باغ کی تعمیر کے لیے پندرہ ک مزدور مقرر فرمائے۔ مولانا نے سنات تو فرمایا کہ رومی مزدور مقرر کرنا چاہئے تھا کیوں کہ ترکوں کا کام رکھنا اور رومیوں کا کام عمارت کرنا ہے۔ ۲۰۴

ایک دوسرے موقع پر بھی فرمایا کہ 'عاقبت الامر خرابی شہر قونیہ ہم از دست ظلمہ ترکان خواهد بود'۔ (آخر کار شہر قونیہ کی خرابی ظالم ترکوں کے ہاتھوں ہو گی۔) اس پر افلائی نے یہ اضافہ کیا کہ 'اطالہ ہدہ آنچھاں بود کہ فرمودہ بود اور یہ اس اعتبار سے صحیح معلوم ہوتا ہے کہ افلائی

نے جب مناقب العارفین لکھنا شروع کی ہے اس وقت تک سلوقویں کا انقراض کلی ہو چکا تھا۔ عثمان اول ۱۲۹۹ھ/۱۸۷۶ء۔ ۱۳۳۶ھ/۱۸۷۶ء کا دور گزر کر آرخان (۱۳۲۶ھ/۱۸۷۶ء) کا زمانہ تھا اور پایہ تخت قونیہ سے بر وصہ کو خلیل ہو چکا تھا۔ اس زمانہ میں قونیہ کی دہروں و شوکت نہ رہی ہو گی جو مولانا کے زمانہ میں تھی۔

قونیہ کے محفوظ دمامون رہنے کے متعلق مولانا کی مفصل تقریر شیخ ملاج الدین کے حالات کے ذیل میں آئی ہے اور وہ باجوہ خان کے واقعہ سے متعلق ہے۔ اس زمانہ میں جب مغلوں نے شہر قونیہ کا محاصرہ کیا اور اہل شہر محاصرہ سے باج آگئے تو مولانا کی خدمت میں طلب ہت کے لیے حاضر ہوئے۔ آپ نے فرمایا کہ کچھ خوف نہ کرو۔ خداۓ تعالیٰ نے تمہیں حضرت ملاج الدین کی طفیل میں بخش دیا ہے۔ یہ شہر قیامت تک مغلوں کی تکوار کے نیچے نہ آئے گا اور وہ جو شخص قونیہ کا قصد کرے گا، وہ ہمارے زخم سے نفع نکلے گا۔ جب تک مولانا بزرگ عظیم اللہ ذکرہ کا جسم مبارک اس خاک میں آسودہ ہے، یہ ملک تمام آفات سے مصون و مخصوص ہے۔ اس شہر کو دنیا میں بڑی شہرت حاصل ہو گی اور انشاء اللہ ہمارے اعتقاد یہاں ہمیشہ سلامت رہیں گے۔ ۲۰۵

ای مضمون کی ایک تقریر دوسری جگہ منقول ہے، جس میں اس قدر اضافہ ہے کہ خط قونیہ کو مدتہ الاولیاء کہیں گے۔ جب تک حضرت بہاء الدین ولد کا جسم مبارک یہاں مدفن اور آپ کی اولاد یہاں موجود ہے اس شہر میں تکوار نہ چلے گی اور یہ شہر آخر زمانہ کے فتنہ سے محفوظ رہے گا۔ اگرچہ کچھ حصہ خراب و تباہ نمود رہو جائے گا مگر بالکلیہ منہدم نہ ہو گا..... مردم معنوی تمام دنیا بے اس جانب متوجہ ہوں گے۔ یہ بھی فرمایا کہ جب تک قونیہ میں میرے خاندان کے منکر رہیں گے، اہل شہر کو آسودگی نہ حاصل ہو گی۔ ۲۰۶

قونیہ کی اس طرح مدع و تعریف اور الافت کے باوجود مولانا نے جب طریق سامع اختیار کیا اور لوگوں نے اس کی مخالفت کی تو یہ امر آپ پر شائق گزرا اور آپ نے اہل قونیہ کے متعلق کسی قدر ناراضگی کا اظہار فرمایا، لیکن اس ناراضگی میں بھی اہل قونیہ کی نکو خواہی مضر تھی اور اس میں بھی اہل امر کی طرف اشارہ کیا ہے جو بھلا اور پر منقول ہو چکا ہے۔

ایک مرتبہ اپنے دوستوں کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا۔ افسوس ہے کہ اہل قونیہ ہمارے ساتھ وذوق سے ملوں ہوتے ہیں اور ادھر ادھر طعن و تشنیع کرتے ہیں اور ان خوشیوں اور مسرتوں سے راضی نہیں ہوتے اور اہل سماں کی طرح سے کفران نعمت کرتے ہیں۔ یقین جانو کہ اس کفران نعمت اور شوی طغیان کی وجہ سے وہ برباد ہوں گے اور ان میں سے اکثر اغذیا افلاس سے ہلاک ہو جائیں گے۔ آخر الامر جب استغفار کریں گے اور ہماری اولاد و اعقاب کو محرز و گرامی رکھیں گے تو بفضل خدا قونیہ از سر نو معمور ہو جائے گا اور اس زمانہ کے لوگ سماں کو درست رکھیں گے اور صاحب ذوق ہوں گے۔ ۲۰۷

### محاسن اخلاق

صلح جوئی و صلح پسندی: یوں تو حسن خلق کا کوئی شعبہ ایسا نہ ہوگا جس کی برتر ترین مثال مولانا کی ذات سے ستودہ صفات میں نظر نہ آتی ہو مگر آشی صلح پسندی کا وصف آپ کے تمام اوصاف میں سب سے زیادہ نمایاں وصف تھا۔ اس ایک وصف کی وجہ سے آپ اکثر بڑے بڑے فتنوں کو مال دیتے تھے۔

چینی حسام الدین کی روایت ہے کہ سفر شام میں ہم سب کو مولانا کی موافقت میں تین دن بخار رہا۔ مولانا کے ساتھ جب میں دمشق کے ایک مدرسہ میں پہنچا تو دیکھا کہ بعض فقہاء حضرت بہاء الدین ولد کی شان میں کچھ خلاف بیان کر رہے ہیں کہ کیوں انہیں سلطان العلماء کہتے ہیں۔ مولانا ان کے پاس بیٹھے رہے مگر کچھ بولے انہیں۔ ان فقہاء میں سے ایک شخص نے مولانا کو پہچان لیا اور خاموش ہو گیا۔ جب ہم لوگ مدرسہ سے باہر آئے، اس نے اس حال سے دوسرے فقہاء کو مطلع کیا۔ ان لوگوں نے مولانا سے مغذرت کی اور بہت مہماں نوازی کی۔ مولانا نے فرمایا کہ میرا مقصود آپ کی خوشی ہے اور میں ہمیشہ اس خوشی کا طالب رہتا ہوں۔ ۲۰۸

اس وصف کا اثر نہ صرف آپ کی ذات تک محدود رہتا تھا بلکہ اکثر دوسروں کے معاملات میں بھی اس کا ظہار اس خوبی سے ہوتا تھا کہ لوگ متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتے تھے۔ بار بار اس قسم کے واقعات پیش آئے ہیں کہ بعض مولانا کی دلچسپ مذاہلت سے مخالفوں میں موافقت ہو گئی ہے۔ اس قسم کی متعدد روایتیں منقول ہیں۔ ازان جملہ ایک روایت ہے کہ ایک روز مولانا کسی

محلے سے گزر رہے تھے۔ دو شخصوں کو دیکھا آپس میں لڑ رہے ہیں۔ مولانا کچھ فاصلے پر نہر مگے اور ان کی باتیں سنتے رہے۔ ایک نے کہا کہ اے ملعون تو کیا کہتا ہے۔ ایک کہے گا تو ہزار نے گا۔ مولانا نے آگے بڑھ کر فرمایا کہ جو کچھ کہتا ہو مجھے کہو کہ ہزار کہو گے تو ایک بھی نہ سنو گے۔ دونوں نے مولانا کے قدم پر سر رکھ دیئے اور صلح کر لی۔ ۲۰۹

ای طرح ایک روز دو شخص آپس میں لڑ رہے تھے۔ ایک نے کہا کہ اگر تو جھوٹ کہتا ہے تو خدا تجھے پکڑے دوسرے نے کہا کہ جھوٹا تو ہے خدا تجھے پکڑے۔ اتفاق سے میں وقت پر مولانا کا گذر ہوا، فرمایا کہ خدا تجھے پکڑے اور نہ اسے بلکہ مجھے پکڑے کہ لاکن گرفت میں ہوں۔ دونوں نے سر جھکا دیئے اور صلح کر لی۔ ۲۱۰

کبھی کبھی نہایت لطیف پیرا یہ میں فہاش بھی کر دیتے تھے، جس کا اثر قطعی ہوتا تھا۔

ورحقیقت یہ ظاہری الفاظ باطنی تصرف کے مظہر ہوتے تھے۔

ایک مرتبہ دو دوستوں میں خصوصت ہو گئی تھی اور کسی طرح مصالحت نہیں ہوتی تھی۔ مولانا نے اثنائے بیان معرفت میں فرمایا کہ خدا نے تعالیٰ نے دو طرح کے آدمی پیدا کئے ہیں۔ ایک خاک کے مانند جامد بے حرکت و غایبت درجہ ثقلات کی حالت میں ہیں اور دوسرے پانی کی طرح ہمیشہ رواں و سیال ہیں۔ پانی جب خاک سے مٹا ہے تو اس سے طرح طرح کے پھول اور پھل پیدا ہوتے ہیں۔ یہ دوست و احباب جو آپس میں لڑتے ہیں انہیں چاہئے کہ ایک خاک کی صفت اختیار کرے اور دوسرے آب کی تو ان کی آمیزش و اخلاق اس سے ہزاروں سر ٹھیں پیدا ہوں۔ پھر فرمایا کہ اسے نور الدین تیرے بھائی نے جب خاک کی صفت اختیار کی ہے تو تجھے چاہئے کہ آب کی صفت اختیار کر اور جا کر اس سے مل جا۔ دونوں نے سر جھکا دیئے اور باہم صلح ہو گئی۔ ۲۱۱

دل جوئی دل داری: اسی صفت صلح پسندی کا اثر تھا کہ مولانا کسی کی دل آزاری پسند نہیں کرتے تھے۔ ہمیشہ لوگوں کی دل جوئی دل داری میں سرگرم رہا کرتے تھے۔ آپ کا قول تھا کہ نہ راخوے ہست کہ خواہم کہ چیق کس یا دل از من آزر دشود اور یہ صرف قول ہی نہ تھا بلکہ اسی پر مدحت المعر آپ کا عمل رہا۔

ایک روز آپ حمام میں داخل ہوئے اور پھر اسی وقت باہر آ کر کپڑے چین لیے۔ لوگوں

نے پوچھا کہ اس قدر جلد کیوں نکل آئے۔ فرمایا کہ دلکش نے میرے لیے جگہ خالی کرنے کے واسطے ایک شخص کو خوض کے کنارے سے ہٹا دیا، مجھے شرم سے پینہ آگیا اور میں جلد باہر نکل آیا۔ ۲۱۲

ای قسم کا دوسرا واقعہ ہے کہ ایک روز آپ حمام کو جا رہے تھے۔ ہمی نے امیر عالم کو پہلے ہی دوڑا دیا کہ لوگوں کو حمام سے خارج کر دیں۔ انہوں نے لوگوں کو حمام سے نکال کر خوض کو سرخ و پسید سیبوں سے بھر دیا۔ مولانا جب پہنچ تو دیکھا کہ لوگ جلدی میں کپڑے پہن رہے ہیں۔ فرمایا کہ امیر عالم! کیا یہ آدمی ان سیبوں سے کم رتبہ ہیں کہ انہیں نکال دیا اور سب بھر دیے۔ کہو کہ سب لوگ حمام میں بھر دا خل ہو جائیں تاکہ ان کے ٹھیل میں بھی داخل ہو جاؤ۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ ۲۱۳

ای طرح ایک مرتبہ حسب عادت آپ آپ گرم کو جا رہے تھے۔ اصحاب نے پہلے ہی آگے بڑھ کر لوگوں کو وہاں سے ہٹا دیا اور پھر مولانا کے استقبال کو آئے۔ اس اثنائیں بہت سے اشخاص جن میں مریض بھی تھے، دوبارہ وہاں جمع ہو گئے۔ جب مولانا وہاں پہنچے تو اصحاب نے ان لوگوں کو ہٹانا شروع کیا۔ مولانا نے بہت بخوبی کے ساتھ منع کیا اور کپڑے اتار کر انہیں لوگوں میں جاتے اور اسی پانی سے غسل کرنے لگے۔ ۲۱۴

انہا یہ ہے کہ جانوروں تک کو بے آرام کرنا آپ کو گوارا نہ تھا۔ ایک مرتبہ ایک پنکے راستہ سے گزر رہے تھے۔ ایک کتاب سویا ہوا تھا۔ آپ غمہ گئے۔ کسی شخص نے اس کے کو ہٹا دیا۔ آپ ناخوش ہوئے اور فرمایا کہ کیوں اسے ناوقت جگایا۔ ۲۱۵

علم و تواضع: حلم و تواضع میں مولانا کو خاص اہتمام تھا۔ آپ کے حلم کی یہ حالت تھی کہ ایک مرتبہ مجلس سماں گرم تھی۔ ایک مست کسی گوشہ سے آیا اور سماں میں وجد کرنے لگا اور بار بار مولانا سے آکر ٹکراتا تھا۔ لوگوں نے پکڑ کر الگ کر دیا۔ اس نے لٹا شروع کیا۔ لوگوں نے اسے مارا۔ مولانا ان لوگوں سے آزدہ ہوئے اور فرمایا کہ ”شراب اور خورده است بدستی شایمی کنید، (شراب اس نے پی ہے اور بدستی تم کرتے ہو)۔ ۲۱۶ لوگوں نے کہا کہ یہ شخص تر سا ہے۔ فرمایا کہ ”اوڑ سا است شما چرا تر سا یستید، (وہ تر سا (مجوی لفظی معنی ڈرنا) ہے تو تم کیوں تر سا

(ذرنے والے) نہیں ہو۔) ۲۱۷

تواضع کی کیفیت یہ تھی کہ ایک راہب مولانا کے علم و حلم کا شہرہ سن کر قسطنطینیہ سے بغرض ملاقات آیا تھا۔ اتفاقاً قاراستہ میں ملاقات ہو گئی۔ اس نے پے در پے تیس بار مولانا کے آگے سر جھکایا اور جب سر اٹھایا تو دیکھا کہ مولانا سر جھکائے ہوئے ہیں۔ اس نے پریشان ہو کر کہا کہ آخر تواضع کی کوئی حد بھی ہے۔ مولانا نے فرمایا کہ جب ہمارے سلطان دو عالم کا فرمان ہے کہ 'طوبی' لئن تواضع، تو میں کیوں کرتواضع نہ کروں۔ وہ راہب صح اپنے رفقہ کے مسلمان و مرید ہو گیا۔ مدرسہ میں جب تشریف لائے تو فرمایا کہ آج ایک راہب چاہتا تھا کہ تواضع و مسکن میں بازی لے جائے۔ الحمد للہ کہ میں ہی غالب رہا۔ ۲۱۸

تواضع میں لاکوں تک کی رعایت کرتے تھے۔ چنانچہ میں قول ہے کہ ایک روز ایک محل سے گزر ہے تھے۔ کچھ لاکے کھیل رہے تھے۔ مولانا کو دیکھ کر سب دوڑ پڑے اور آداب بجا لائے۔ مولانا نے بھی دیباہی کیا۔ ایک لاکا دوڑ تھا۔ اس نے دیس سے آواز دی کہ نہبر جائے۔ میں بھی آ جاؤں۔ مولانا اس وقت تک نہبر رہے کہ لاکا اپنے کام سے فارغ ہو کر آ گیا۔ ۲۱۹

خود در گذر: ایک روز مولانا اپنے مجرہ میں نماز پڑھ رہے تھے۔ ایک شخص نے آ کر کہا میں محتاج ہوں۔ جب مولانا کو نہایت درجہ مستغرق دیکھا تو غالیچہ پاؤں کے نیچے سے نکال کر لے گیا۔ خواجہ فخر الدین مراغی نے دیکھ لیا اور اس کے پیچھے چلے۔ وہ شخص بازار میں غالیچہ کو فروخت کر رہا تھا۔ انہوں نے لعنت طامت شروع کی اور اسے مولانا کی خدمت میں لائے فرمایا کہ غایت احتیاج کی وجہ سے ایسا کیا ہے۔ اسے مخذلہ رکھو بلکہ اس سے خرید لو۔ ۲۲۰

حاجت روائی: لوگوں کی حاجت روائی میں مولانا کو کسی حال میں بھی در لغ نہیں ہوتا تھا۔ اپنی ذات سے جو کچھ ہوتا وہ تو کرتے ہی تھے۔ ارباب جاہ کے پاس سعی و سفارش میں بھی تامل نہیں فرماتے تھے۔ آپ کا خیال تھا کہ امراء حکام سے اہل اللہ کے ملنے کا مقصد ہی یہی ہوتا ہے کہ اہل حاجت کی کاربر آری کریں۔

صلاح الدین ملطی کی روایت ہے کہ جب سے مولانا کا مرید ہوا ہوں تو میں نے دیکھا کہ دن میں دس بارہ رفعے پروانہ وغیرہ لوگوں کی سفارش میں بھیجتے اور سب کی ضرورت میں پوری ہو

جاتی تھیں۔ کوئی رقصہ پیکار نہیں جاتا تھا۔ ۲۲۱۔

ایک مرتبہ مولانا کے دوستوں میں سے ایک عائل کی ہزار دینار کا مقرض ہو گیا تھا اور ادا کرنے کی طاقت نہ تھی، میں اپنے لاکوں کے مولانا کی خدمت میں حاضر ہوا۔ التجا کی کہ معین الدین پروانہ کے نام سفارش فرمادیں۔ ممکن ہے کہ کمی ہو جائے یا مہلت مل جائے۔ مولانا نے رقصہ لکھ دیا۔ پروانہ نے کہا کہ یہ معاملہ دیوان سے متعلق ہے۔ مولانا نے جواب میں تحریر فرمایا کہ ”حاشا حاشا“ دیوان بحکم سلیمان اند نہ آنکہ سلیمان بحکم دیوان۔ اس میں دولطینے رہے۔ ایک تو دیوان (دفتر) کے لفظ میں اور دسرے سلیمان کے لفظ میں کیوں کہ پروانہ کا نام سلیمان تھا۔ پروانہ نے خوش ہو کر کل رقم چھوڑ دی۔ ۲۲۲۔

ذاتی جود و سخا کا یہ حال تھا کہ فقیر سامنے آ جاتے اور کچھ موجودہ ہوتا تو کپڑے ہی اتار کر دے دیتے اور اسی وجہ سے پیرا ہن سامنے سے کھلا رکھتے تھے کہ اتارنے میں وقت نہ ہو۔ امر اور وسادہ ان کپڑوں کو تبر کا بڑی قیمتوں پر خرید لیتے تھے۔ ۲۲۳۔

اپنے دوستوں کی حاجتیں جس خوب صورتی سے پوری کرتے تھے، اس کا اندازہ واقعہ ذیل سے ہو سکتا ہے۔

عثمان گویندہ کی راویت ہے کہ ایک مرتبہ سخت افلاس میں بھلا ہو گیا تھا اور اسی زمانہ میں نئی نئی شادی کی تھی۔ خرچ کی بہت ضرورت تھی۔ مولانا کو معلوم ہوا تو اندر جا کر اپنے اہل خانہ سے چھوڑ دینار لائے۔ کچھ دیر ادھر ادھر کی بائیں کرنے کے بعد میری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا کہ عثمان کی عادت تھی مجھ سے گاہ گاہ مصافحہ کیا کرتے تھے۔ معلوم نہیں اب یہ عادت کیوں ترک کر دی ہے۔ میں نے اٹھ کر مصافحہ کیا۔ دینار پوشیدہ میرے ہاتھ میں رکھ دیئے اور فرمایا کہ اس عادت کو جاری رکھو۔ کچھ دنوں وہ دینار خرچ کئے پھر تنگدستی پیش آئی۔ مولانا کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ وقت ہے کہ سنت دستبوس کو بجا لاؤں فرمایا۔ خوش رہو، آج لقہ چب ملے گا۔ شام تک وہیں رہا۔ کچھ اثر ظاہر نہ ہوا۔ تجھب ہوا کہ خلاف اشارت کیوں ہوا۔ جب رات ہو چلی اور کچھ پانی بھی برنسے لگا، سوچا کہ نکل چلوں ورنہ راستہ خراب ہو جائے گا۔ ایک جگہ پانی ایک باغچہ میں گزر رہا تھا اور خس و خاشک سے راستہ بند ہو گیا تھا۔ اس کو پیر سے ہٹایا تو ایک

ری ہر میں الجھنی، ویر باہر کھینچا تو دیکھا کہ ایک تھی ہے اور اس میں درہم ہیں۔ اٹھا کر مگر لے گیا۔ گناہ تو سات سو درہم تھے۔ اس میں سے کچھ مگر کے لوگوں کو دیا کچھ ضروریات میں خرچ کیا۔ دوسرے روز پھر اسی طرح منہ بنائے ہوئے مولانا کے حضور میں آکر بیٹھا۔ فرمایا کہ عثمان شرم نہیں آتی کہ تھیلی مگر لے گئے اور افلان کا انکھار کرتے ہو۔ میں قدموں پر گر پڑا اور توبہ کی۔ ۲۲۳

**شفقت و رافت:** مولانا کی شفقت و رافت کی صرف ایک مثال یہاں دی جاتی ہے جس سے اندازہ ہو سکے گا کہ آپ کی رحمت کے لیے خاص و عام کی تخصیص نہ تھی۔ بلا اثناء سب ہی اس سے مشفع ہوتے تھے۔ آپ کی صاحبزادی ملکہ خاتون اپنی کسی کنیز کو مار رہی تھیں۔ ناگاہ آپ آگئے اور ڈانٹ کر کہا کہ کیوں اسے مارتی ہو۔ اگر وہ خاتون ہوتی اور تم اس کی کنیز ہو تو تمہارا کیا حال ہوتا۔ کیا تم یہ چاہتی ہو کہ میں فتوی دے دوں کہ دنیا میں کوئی کنیز نہیں ہے۔ جو ہے وہ خدا کی کنیز ہے اور حقیقت ہے بھی سبکی کہ غلام و کنیز ہمارے بھائی بھن ہیں۔ ملکہ خاتون نے اسی وقت توجہ کی اور جو کچھ پہنچنے ہوئے تھیں، وہ اتار کر اس کنیز کو پہنادیا اور پھر عمر بھر کسی غلام یا کنیز کو تکلیف نہیں دی۔ مشنوی شریف میں اس جانب اشارہ فرمایا ہے۔

شرم دارم از نبی ذو فنون البو ہم گفت ممایلہون  
مصطفیٰ کرد ایں وصیت پاہنون اطعماً الاذناب مہاتاکلون  
من چو پشم از خزہ اطلس لباس زال نپوشانہم حشم راه ہم پلاس ۲۲۵

ترجمہ: میں اس نبی سے شرما تا ہوں جس نے کہا ان کوہی پہناؤ جو تم پہناؤ  
مصطفیٰ نے یہ وصیت کی کہ ان کوہی کھلاو جو تم کھاتے ہو  
میں اگر اطلس کا لباس پہنؤں تو آخر ان کو کیوں نہ پہناؤ

**شفقت عام:** مولانا کی شفقت و رحمت بی فوج انسان سے گذر کر حیوانوں تک کے لیے عام تھی۔ شیخ نفیس الدین سیواسی کی روایت ہے کہ ایک روز مجھ سے فرمایا، دو درہم کا عمدہ خطاب (شیرنی) خرید لاؤ۔ اس زمانہ میں ایک درہم میں بکتا تھا۔ میں خرید کر لایا۔ میرے ہاتھ سے لے لیا اور کپڑے میں رکھ کر روانہ ہوئے۔ میں پچھے پچھے چلا۔ ایک خرابہ میں پہنچ کر کیا دیکھتا

ہوں کہ ایک مادہ سگ اور اس کے سات بچے سوئے ہوئے ہیں۔ فرمایا کہ سات روز سے اس نے کچھ کھایا نہیں ہے اور بچوں کو چھوڑ کر جاتی نہیں۔ وہ سب اس کتیا کو کھلا دیا۔ میں یہ شفقت و مرحمت دیکھ کر حیران رہ گیا۔ ۲۲۶

ایسا ہی ایک اور واقعہ ہیش آیا کہ ایک مرتبہ ساعت کے موقع پر کرجی خاتون نے دو طبق خطاب (شیرینی) کے بھیجے۔ مولانا نماز میں مشغول تھے۔ ایک کہنے نے آ کر کچھ کھالیا اور خراب کر ڈالا۔ لوگوں نے اسے مارنا چاہا۔ مولانا نے فرمایا کہ مصلحت نہیں ہے وہ تم سے زیادہ محتاج تھا اور اس کی اشتہائے نفس تم سے زیادہ صادر تھی۔ ۲۲۷

مال دنیا: مولانا کا بذات خاص مال دنیا سے تنفر ہونا کوئی بڑی بات نہیں تھی۔ بڑی بات یہ تھی کہ آپ اپنے مریدوں اور مخصوصوں کے لیے بھی مال دنیا کی کثرت پسند نہیں کرتے تھے اور اس سے بھی بڑھ کر یہ کہ آپ کے مریدین با اخلاص مولانا کے اس خشا پر صدق دل سے عمل پیرا تھے۔ شیخ صلاح الدین اور جمی حام الدین مال دفف سے مطلق نفع نہ اخھاتے تھے۔ جمی حام الدین کو اس معاملہ میں اس درجہ اہتمام تھا کہ مدرسہ کے پانی سے وضو ہونہ کرتے تھے۔ لوگ روپیہ اشرفتی لَا کر پوشیدہ مولانا کے نمدے کے نیچے رکھ دیتے تھے۔ مولانا ان کی خاطر سے قبول کر لیتے اور خاموش رہتے۔ جب رات کو نماز کے لیے اٹھتے تو سب جمع کر کے کنویں میں ڈال دیتے۔ لوگوں نے عرض کیا کہ دوستوں کو کیوں نہیں بخش دیتے۔ فرمایا کہ دوستی یہ ہے کہ محب ترین چیز دوست کو دے۔ مال دنیا زہر قائل ہے۔ جس چیز سے مجھے زحمت ہوتی ہے، نہیں چاہتا کہ وہ تمہیں دے دو۔ ۲۲۸

مولانا کے مریدوں میں ایک صاحب شیخ بدر الدین علم کیمیا وغیرہ میں بے نظیر تھے۔ اصحاب مولانا کے فقر و فاقہ کو دیکھ کر ایک روز کہنے لگے کہ اگر خداوند گارا جا زت دیں تو کچھ تدبیر کروں کہ کسی قدر اطمینان حاصل ہو جائے۔ جب یہ خبر مولانا کے سمع مبارک تک پہنچی تو غصہ میں آگئے اور بدر الدین کو طلب کر کے فرمایا کہ میں اپنے اصحاب کو فقر کی تعلیم دیتا ہوں اور تم میرے برخلاف ان کو دنیاداری کی طرف راغب کرتے ہو۔ اس مرتبہ معاف ہے لیکن دوسری مرتبہ ایسا کیا تو بر باد ہو جاؤ گے۔ ۲۲۹

بھی بدر الدین جب اول اول مولانا کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے تو انہیں اپنے فن کیسا گری پر نماز تھا اور اپنا کمال دکھانا چاہتے تھے۔ اس وقت بھی مولانا نے فرمایا تھا کہ میں اس کوشش میں نگارہتا ہوں کہ سونے کو خاک کر دوں کہ اس کا فتنہ فرد ہو۔ ایک صاحب آئے ہیں کہ خاک کو سونا کرتے ہیں کہ قتنہ برپا ہو، انہیں یہ خبر نہیں کہ الفتنة نائمة لعن اللہ من ایقظھا۔ ۳۰

مریدین اور معتقدین سے بھی کچھ طلب نہیں کرتے تھے۔ لوگ اس آرزو میں رہتے تھے کہ مولانا کچھ اشارہ فرمائیں لیکن اس تم کے اشارے کی بھی صرف دو روایتیں ملی ہیں۔ ایک شیخ صلاح الدین کی چھوٹی صاحبزادی کے جہیز کے شیخزادیوں سے اشارہ فرمایا تھا اور دوسرے ایک داعظ کی دیت کے لیے علم الدین قیصر کو لکھا تھا۔ اول الذکر واقعہ اور پر گزر چکا ہے۔ داعظ کا معاملہ یہ ہوا کہ (بر اوریت مولانا شمس الدین ملطی) آقرہا میں ایک داعظ منبر پر داعظ کہہ رہا تھا اور مولانا کے اشعار پڑھتا تھا۔ کسی عالم نے اعتراض کیا اور اس کی تغیری۔ داعظ نے منبر سے اتر کر عالم کو گھونسما رہا اور گرا دیا۔ اتفاق سے وہ مر گیا۔ داعظ بھاگ کر قونیہ پہنچا اور مولانا کے پاس پناہ لی۔ ابھر عالم کے اعز و بھی اس کے پیچے پیچے پیچے چھے گئے اور اس کی حوالگی کا تقاضا کیا، ورنہ دیت میں چالیس ہزار درہم مانگے۔ مولانا نے علم الدین قیصر کو خط لکھا کہ داعظ کو خلاصی دلاؤ۔ جو شخص رقہ لے کر گیا اس نے علم الدین کو ساروں کے بازار میں پایا۔ وہیں رکھ دیا۔ علم الدین نے اپنا مکھوا اور کل آلات وغیرہ اسی جگہ پیچ ڈالے۔ پچاس ہزار قیمت آئی۔ چالیس ہزار دیت میں دیے۔ دس ہزار مولانا کے اصحاب و شکرانہ میں دیے اور داعظ کو خلعت اور ایک عمرہ اونٹ دیا۔ کرجی خاتون کو جب اس کا علم ہوا تو علم الدین سے ناخوش ہوئی کہ کیوں نہ مکان پر آیا اور کیوں بازار میں اس طرح ساز و سامان علاحدہ کیا۔ علم الدین نے کہا کہ مولانا بھی کسی سے کچھ سوال نہیں کرتے۔ یہ خاص عنایت تھی کہ آج مجھے اس کا اشارة کیا۔ میں ڈرا کہ اگر تاخیر ہوئی تو ممکن ہے کہ وہ رحمت ہاتھ سے جاتی رہے۔ کرجی خاتون نے اس جواب کو بے حد پسند کیا اور ایک لاکھ درہم علم الدین کو دیے۔ ۳۱

یہ تو اشارہ صریح کی مثال ہے۔ مولانا کے عقیدت مندوں کو اگر اتنا معلوم ہو جاتا کہ کسی

امر میں مولانا کا ایسا منشا ہے تو سب کچھ فدا کر دینے پر آمادہ ہو جاتے تھے۔ اس کی بھی ایک مثال سننا چاہئے۔

مولانا کے زمانہ میں ایک امیر محمد بیگ اونج بڑے بہادروں میں تھا اور پروانہ کی جانب سے کسی خدمت پر مامور تھا۔ اس کے آدمیوں نے مجدد الدین کے کاروائیں کو لوٹ لیا تھا۔ پروانہ نے اسے حساب فہمی کے لیے قونیہ میں طلب کیا تو بہت پریشان ہوا۔ مولانا کی خدمت میں حاضر ہو کر بہت تضرع کیا اور استمداد چاہی۔ مجدد الدین یہ دیکھ کر ایک کونے میں کھڑے ہو کر کہہ رہے تھے کہ 'مردک' یہاں کیوں آیا، اب مولانا سے استغانت چاہتا ہے۔ میرا مال لوٹا اور اس قدر خوزیری کی۔ قیامت میں تیرا مقابلہ کروں گا ہرگز نہ چھوڑوں گا نج کر کہاں جائے گا' امیر بیگ کے چلنے جانے کے بعد مولانا نے فرمایا: ضرور چھوٹے گا، کیوں نہ چھوٹے گا، کون کہتا ہے کہ نہ چھوٹے گا، واللہ کہ جو شخص میرے مدرسہ سے ہو کر گذرے گا وہ بھی چھوٹ جائے گا۔ مجدد الدین نے سرجھ کا دیا اور کل مال معاف کر دیا۔

محمد بیگ جب حساب فہمی سے فارغ ہو کر واپس گیا تو اس کے ساتھیوں میں سے ایک شخص نے اس سے یہ ماجرا بیان کیا۔ اس نے مجدد الدین کا تمام مال اور اسکے ساتھ مزید تھائیں ارسال کئے اور عذر خواہی کی۔ مجدد الدین نے بھی وہ تمام مال صدقہ کر دیا۔ ۲۳۲

کسب و محتت: صدقہ و ہدیہ پر گزران کرنا مولانا کو بعایت ناپسند تھا۔ اپنے مریدوں کو ہمیشہ اس کے خلاف نصیحت کرتے رہتے تھے۔ ایک مرتبہ اپنی مجلس میں یہ فرمایا کہ اکثر اولیاء اللہ نے سوال کو ذلت نفس کے لیے جائز رکھا تھا مگر میں نے اس درکو بھی بند کر دیا ہے تا میرے مرید اپنی محنت سے کما میں یا تجارت میں مشغول ہوں۔ ہر کہ ازیار ان ماں ایں طریقہ رانور زد پولے را نیز دو ہنچاں روز قیامت روئے مارا خواہد دیدن و اگر چنانکہ پہ کے دست دراز کند من روے بر ایشان فراز خواہم کرد۔ ۲۳۳

کاہلی کو بعایت ناپسند فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ حق تعالیٰ مردم کاہل کو عامل والل کسل کو دوست نہیں رکھتا۔

کسب و چہد اور توکل کے مسائل و دفاتر پر مشتوی شریف میں نہایت وسعت اور کرات

درست سے بحث کی ہے اور جہد و کسب کے فضائل کو پوری طرح واضح کر کے دکھایا ہے اور صحیح توکل کے معنی بتائے ہیں۔ لوگوں نے جو کام نہ کرنے کا نام توکل رکھ لیا ہے، اس کی پرده دری اچھی طرح کی ہے۔ ان تمام مباحثت کو (جہد و کسب اور توکل کے تحت میں) درر احکم میں تفصیل کے ساتھ دیکھنا چاہئے۔ یہاں ایک روایت نقل کی جاتی ہے جس سے یہ واضح ہو گا کہ عملی حیثیت سے اپنے مریدوں کو اس جانب توجہ دلانے میں مولانا کو کس درجہ انہاں تھا اور اس مسئلہ کو کس انہائی احتیاط تک پہنچانا چاہئے تھے۔

چوں کہ آپ کی یہ عادت تھی کہ اکثر سائل کو تمثیل سے سمجھایا کرتے تھے۔ ایک موقع پر جہد و کسب کے متعلق متواتر تمنی حکایتیں بیان کیں۔ چوں کہ ان تینوں حکایتوں سے اس معاملہ میں مولانا کا اصلی خیال واضح ہوتا ہے اس لیے نہایت اختصار کے ساتھ ان حکایتوں کا ماحصل درج کیا جاتا ہے۔

(۱)

ایک درویش چالیس سال تک والہ و حیراں جنگلوں میں پھرتا رہا۔ اتفاق سے ایک قطب کا وہاں گزر ہوا۔ انہوں نے درویش کو ایک چپت لگا کر کہا کہ مردک حرام خور درویش نے کہا کہ میں نے چالیس سال سے دنیا کا طالع کھانا بھی نہیں کھایا ہے، حرام کا کیا ذکر۔ قطب نے فرمایا کہ ہوا سے سانس لیتے رہے اور خوشبو سو نگھستے ہو۔ یہ کیا ہے، یہی تمہاری غذا تھی اور یہ چیزیں بے رنج و کدھاصل ہوئی ہیں اور یہ مردان کا مل کے مذہب میں حرام ہے۔

(۲)

حضرت سلیمان کے پاس ایک مرتبہ طعام بہشت آیا۔ آپ نہایت شوق و رغبت سے کھانے لگئے۔ ایک فرشتہ نے دمرے سے کہا کہ سلیمان اس طرح کھار ہے ہیں گویا اس کے حصول میں مخت برداشت کی ہے۔ حضرت سلیمان کو تسلیہ ہو گئی۔ اس کے بعد سے آپ نے زنبیل بانی شروع کی۔

(۳)

حضرت موسیٰ کی آنکھ میں درد ہوا، آپ نے بارگاہ رب العزت میں دعا کی۔ بعض

نباتات کے استعمال کا حکم ہوا۔ آپ نے وہ نباتات جنگل سے لے کر استعمال کئے۔ درد اور بڑھ گیا۔ فریاد کی۔ ارشاد ہوا کہ ہم نے یہ نہیں کہا تھا کہ بلازحت جنگل سے گھاس لے لو۔ کسی طبیب کے یہاں سے جا کر لو کہ تمہیں بھی نفع پہنچے اور اسے بھی۔

اس تمام تقدید و تدقیق کے ساتھ ہی ساختہ مولانا نے جا بجا فرمایا ہے کہ اولیاء اللہ کے لیے بہت کچھ جائز ہے۔ اس کی تہہ میں یہ امر حقی ہے کہ اولیاء معمور میں جانب اللہ ہوتے ہیں۔ اس کا ثبوت خود مولانا کے ایک واقعہ میں ملاحظہ ہو۔

ایک مرتبہ مولانا کے احباب میں سے ایک شخص تازہ انجیر لایا۔ فرمایا کہ انجیر اچھے ہیں مگر ان میں ہڈی ہے۔ اس شخص کو حیرت ہوئی کہ انجیر میں ہڈی کہاں سے آئی۔ پھر جا کر دوسرے انجیر لایا۔ مولانا نے ایک دانہ اس میں سے نوش فرمایا اور کہا کہ اس میں ہڈی نہیں ہے اور شیخ محمد خادم کو اشارہ کیا کہ حاضرین مجلس کو تقسیم کر دیں لوگوں کو اس معاملہ میں حیرت تھی۔ جب وہ انجیر لانے والا شخص باہر نکلا تو اس سے دریافت کیا کہ کیفیت واقعہ کیا ہے۔ اس نے کہا کہ میں اپنے دوست کے پانچ میں گیا۔ وہ موجود نہ تھا۔ میں نے انجیر توڑ لیے۔ میرا ارادہ تھا کہ قیمت بعد کو دے دوں گا۔ جب مولانا نے انجیروں کو نہ کھایا۔ دوبارہ گیا، وہ دوست مل گیا۔ اس سے معافی چاہی اور دوسری مرتبہ قیمت دے کر انجیر لایا تو تناول فرمایا۔ ۲۳۲

**خدمات شاہی:** شاہی خدمات کو اکثر اولیاء اللہ نے ناپسندیدہ نظر سے دیکھا ہے مگر مولانا ان لوگوں میں نہ تھے۔ جو اس صحیح اصول کے خلاف ہوں کہ دنیا کے آب و دانے کے لیے یہ تمام خدمات ضروری ہیں۔ حضرت بہاء الدین کی عالیت کے دوران میں جب سلطان علاء الدین نے یہ خیال ظاہر کیا کہ اگر آپ کو صحت ہو گئی تو آپ کو پادشاہ بناؤں گا اور میں خود پہرداری کروں گا، اس وقت حضرت نے جو کچھ فرمایا تھا وہ آب زر سے لکھنے کے قابل ہے کہ اگر میں ظاہر میں بھی بادشاہ ہو جاؤں گا تو لوگ میری اتباع میں دنیا کا کام چھوڑ بیٹھیں گے پھر دنیا کا کام کس طرح چلے گا۔ مولانا کے مریدوں اور معتقدوں میں بہت سے ایسے لوگ داخل تھے جو شاہی خدمات پر فراز تھے مگر اس کے خلاف صلاح دینا کیا آپ نے کبھی اس کام کی مددت سکنہ نہیں کی حالانکہ مال و دولت دنیاوی کے خلاف آپ نے بہت کچھ کہا اور لکھا ہے۔ ایک روایت بھی

آپ سے ایسی مقول نہیں ہے کہ آپ نے کبھی کسی مرید یا معتقد کو ترک خدمت کی صلاح دی ہو بلکہ اس کے برخلاف بعض روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ اسے پسند فرماتے تھے چنانچہ اصحاب دیوان میں سے ایک شخص آپ کی خدمت میں آیا کہ اپنے اس کام کو ترک کر کے کوئی اور کام کرے۔ مولانا نے فرمایا کہ ہارون رشید کے زمانہ میں ایک شخص تھا کہ خضر روزانہ اسے دیکھنے آتے تھے۔ اس شخص نے ملازمت ترک کر دی۔ خضر بھی نہ آئے۔ بہت پریشان ہوا اور رات بھر روتا رہا۔ خواب میں دیکھا کہ یہ درجہ اسی کام کی وجہ سے تھا۔ صبح کو جا کر خلیفہ کی خدمت میں عرض کیا اور پھر اسی خدمت کو اختیار کیا۔ خضر پھر اس کی ملاقات کو آنے لگے۔ وہ بدستور اپنے منصب

پر قائم رہا۔ ۲۳۵

ایک مرتبہ پرداز نے کہا کہ میں شبانہ روز دل و جان سے خدمت کرنا چاہتا ہوں مگر مشغولیتوں کی وجہ سے حاضر نہیں ہو سکتا۔ فرمایا کہ اس کارہم کا رخیر است زیرا کہ سبب امن و امان مسلمانانست۔ (یہ کام بھی کارخیر ہی ہیں چوں کہ اس کے ذریعے مسلمانوں کے درمیان امن و امان قائم ہے۔) ۲۳۶

خود مولانا بھی ایک اعتبار سے اس اصول کے قائل ہی نہیں بلکہ عامل بھی تھے اور اپنی ذات سے ایک مثال قائم کر دی تھی۔

”کب حلال اور خرچ حلال“ میں بھی مولانا نے ایک ناک فرق قائم کیا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ محض لقہہ حلال اور کب حلال پر نظر نہ کرنا چاہئے کیون کہ آمد کی اصل خرچ ہے۔ دیکھایہ ہے کہ کس طرح خرچ ہوتا ہے۔ بہت لقہہ حلال ایسا ہے کہ اس سے کامل دستی کے سوا کچھ حاصل نہیں۔ جو لقہہ جان میں ذوق و شوق بڑھائے، اس عالم کی رغبت پیدا کرے اور طریقہ انبیاء و اولیاء کی طرف مائل کرے، اسے حلال سمجھو۔ یہ مرد نعمتی ہے گفتگی نہیں ہے۔ جس لقہہ سے اس کے برعکس حالت پیدا ہو وہ حرام محض ہے۔ ۷۳۷ مقصود اس سے یہ ہے کہ حلال میں بھی وہی حلال ہے جس سے قوت روحانی حاصل ہو۔

نحوی نویسی: مولانا جس طرح اپنے مریدوں کو کب حلال کی تائید فرماتے تھے، خود بھی اس پر اس سختی کے ساتھ عامل تھے۔ اپنے والد سلطان العلماء کی طرح آپ بھی خدمت افتاب انعام

دیا کرتے تھے اور اس کے لیے بیت المال سے آپ کے لئے کچھ مرسم بھی مقرر تھا۔ مولانا کو اس باب میں نہایت اہتمام تھا کہ یہ مرسم آپ کے لیے جائز رہے۔ اپنے اصحاب سے ہمیشہ یہ تاکید کرتے رہتے تھے کہ میں کسی حال میں ہوں اگر کوئی شخص کوئی فتویٰ لائے یا کچھ سوال کرنا چاہے تو اسکو روکنیں تاکہ مرسم مدارس مجھ پر حلال ہو جائے اور میں نہیں چاہتا کہ اس خاندان سے فتویٰ منقطع ہو جائے۔ مریدین قلم دوایت ہمہ وقت ہمیار رکھتے تھے اور مولانا حالت استغراق سارے تک میں فتویٰ لکھ دیا کرتے تھے۔ ۲۳۸ اسی حالت میں ایک فتویٰ لکھا تھا جس پر مشہ الدین ماردینی نے اعتراض کیا اور مولانا نے انہیں کے پاس کی ایک کتاب کے حوالہ سے اسے صحیح ثابت کیا۔ اس کا ذکر اعتراف منکرین کی بحث میں آیا ہے۔ اسی طرح لوگ ایک مرتبہ مولانا کا کوئی فتویٰ قاضی عز الدین سیواسی کے پاس لے گئے۔ انہوں نے اس فتویٰ کو قبول نہ کیا، انہیں مولانا متصور ہو کر دکھائی دیئے اور یہ کہا کہ جس کتاب میں تم نے اس فتویٰ کو رکھ دیا ہے۔ اس کتاب میں دیکھو۔ وہ نظرہ مار کر بے ہوش ہو گئے اور جب ہوش میں آئے، اس مسئلہ کو اسی جگہ پایا اور مرید بے اخلاص ہو گئے۔ ۲۳۹

اس تمام احتیاط و اہتمام کے باوجود خود اس روزیہ کے متعلق مولانا کا جو کچھ خیال تھا، وہ واقعہ ذیل سے بخوبی ظاہر ہو سکتا تھا۔

ایک روز معین الدین پروانہ شیخ صدر الدین کی زیارت کو آیا تو وہاں لوگوں کے وظیفہ کا ذکر چلا۔ اس زمانہ میں مولانا کے اصحاب کے لیے نصف دینار روزانہ مقرر تھا۔ شیخ نے فرمایا کہ ممکن ہے مولانا کو دونوں عالم کے وظیفہ سے فراغت ہو مجاہوں کو دینا بہتر ہے۔ اسی روز پروانہ مولانا کی زیارت کو بھی آیا۔ مولانا نے فرمایا کہ معین الدین شیخ کے اخراجات بہت ہیں اور ان کی معیشت شاہانہ ہے۔ میرے دوستوں کے لیے کچھ بھی درکار نہیں ہے۔ یہ دیکھی انہیں کو دینا اولیٰ ہے۔ ۲۴۰

### حوالہ

۱۔ یہ خطاب مولانا کے والد بزرگوار حضرت بہاء الدین ولد کا عطا کردہ تھا اور مولانا بھی

خورد سال ہی تھے کہ حضرت بہاء الدین اسی خطاب سے آپ کو ٹھہر فرمایا کرتے تھے۔ تاریخ گزیدہ میں مولانا کے نام کے ساتھ ایک اور خطاب بہاء الدین مدرج ہے اور صرف ایک جگہ نہیں بلکہ دو جگہ (ص ۸۹، ۹۱، ۷۸۹) آیا ہے مگر کسی اور تاریخ یا مذکرے میں یہ خطاب نظر سے نہیں گزرا۔

ہندوستان میں عام طور پر آپ کو 'مولانا روم' اور 'مولانا نے روم' کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے تا آنکہ مولانا شیلی مرحوم نے اپنی تصنیف کا نام ہی 'سوانح مولانا روم' رکھ دیا ہے اور عرف 'مولانا نے روم' تحریر فرمایا ہے خود مولانا کا شعر ہے

مُسْ تَبَرِيزِ بَيْتُ وَ مُولَانَةَ رَوْمَ

بَرَ وَ وَ عَالَمَ عَاشْقَانَ رَا سُودَ بَادَ

بَلَكَ اِيْكَ جَنَّدَ مُولَانَةَ مِنْ بَكَّ نَعْمَمَ كَرَدِيَّاَهِ:

دَرَ تَبَرِيزِ مُسْ دِينَ كَوْتَ بَرِيَ زَكَرِ وَ كَيْنَ

رَخَ بَهَادَ بَرَ زَمَنَ دَرَ بَرَ مُولَانَةَ مِنْ

یہ ظاہر ہے کہ نحوی حیثیت سے 'مولانا نے روم' اور 'مولانا روم' صحیح نہیں ہیں اور 'مولانا نے من' میں 'من' زاید بلکہ بیکار محسن ہے لیکن اصل یہ ہے کہ 'مولانا' کا لفظ اب مرکب نہیں مفرد سمجھا جاتا ہے اور 'نا' کا مفہوم ذہن سے بالکل محو ہو گیا ہے۔ ہندوستان میں ہمارے مولانا کا لفظ نہایت عام ہے، اسی طرح روم میں بھی ہوا ہو گا اور مولانا نے اس غلط العوام کو فہم عام کے خیال سے جائز رکھا ہو گا مگر فارسی کی مستند کتابوں میں 'مولانے روم' 'مولوی روم' 'ملانے روم' 'مولانا روم' اور زیادہ تر 'خدمت مولانا' کے لفاظ مستعمل ہوتے رہے ہیں۔ 'مولانا نے روم' یا 'مولانا روم' کے لفاظ کی مستند کتاب میں نظر سے نہیں گزراۓ اس لیے اس رواج عام کے باوجود بھی اس ترکیب سے اعتناب ہی اولی ہے۔

لیکن اس وقت حدود افغانستان میں شامل ہے مگر افغانستان کا شامل حصہ پہلے خراسان کا ج تھا، اگرچہ خود خراسان کے حدود میں علاجے جغرافی کا اختلاف ہے اور باوقات مختلف یہ

حدود بدلتے بھی رہے ہیں مگر تین ہمیشہ خراسان میں شامل سمجھا گیا ہے۔

۴۔ مولانا کو اگرچہ پانچ برس کی عمر میں تبغ کو ہمیشہ کے لیے خیر آباد کہنا پڑا اگر وطن قدیم کی محبت آپ کے دل میں اس درجہ جاگزیں تھیں کہ تقریباً پچھن برس کی عمر میں جب منشوی شریف کا دیباچہ لکھا ہے تو اس میں اپنا نام اس طرح لائے ہیں **العبد الضعیف** **المحتاج الى رحمة الله تعالى** محمد ابن محمد بن الحسین البعلخی روم میں ربع صدی سے زیادہ اقامت گتر رہنے کے بعد ہنوز اپنے کو "الرومی" نہیں لکھا۔ لطف علی نے اپنے تذکرے "آنکھدہ آذر" میں مولانا کا شمار تبغ ہی کے شعراء میں کیا ہے۔

۵۔ مناقب ص ۱۵ (میری والدہ "مادر من" کا ترجمہ ہے۔ مطبوعہ نسخہ میں "مادرش" ہے مگر یہ صریحاً غلط ہے۔ قلمی نسخہ میں "مادر من" ہے اور یہی صحیح ہے کیونکہ مولانا کی والدہ خوارزم شاہ کی بیٹی نہیں تھیں بلکہ مولانا کی دادی خوارزم شاہ کی بیٹی تھیں۔

۶۔ فہرست ص ۲

۷۔ خود رمی ہی نے ایک تصریح کی ہے جو اس قیاس کی مدد ہے۔ مجدد الدین بغدادی کی ہلاکت کی بحث میں لکھا ہے کہ ان ترکان خاتون ام السلطان علاء الدین محمد خوارزم شاہ کانفرنس میں حاضر ہوتی تھیں۔

۸۔ مناقب ص ۱۷۸

۹۔ حضرت بہاء الدین ولد کے سال ولادت کا پتہ کسی کتاب سے نہیں چلا۔ صرف ایک کتاب "آنکنہ تصور" (مصنفہ شاہ محمد حسن صابری، مطبوعہ مطبع حسینی راپور) میں آپ کا سال ولادت "وقت عشاروز دوشنبہ ۱۳ ماہ صفر ۵۳۸ھ" دیا ہے۔ (صفحہ ۳۲۷) لیکن یہ اپنی نوعیت میں ایک عجیب و غریب کتاب ہے۔ اس کا انحصار "ظریت نامہ" اور مکتوبات اطائف پر ہے اور یہ دونوں تحریریں اسرار اولیاء اللہ سے ہیں جو قطب وقت کے دفتر میں

خورد سال عی تھے کہ حضرت بہاء الدین اسی خطاب سے آپ کو خطاب فرمایا کرتے تھے۔ تاریخ گزیدہ میں مولانا کے نام کے ساتھ ایک اور خطاب بہاء الدولہ مندرج ہے اور صرف ایک جگہ نہیں بلکہ دو جگہ (ص ۸۹، ۹۱، ۹۲) آیا ہے مگر کبھی اور تاریخ یا تذکرے میں یہ خطاب نظر سے نہیں گزرا۔

ہندوستان میں عام طور پر آپ کو 'مولانا روم' اور 'مولانا نے روم' کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے تا آنکہ مولانا شیلی مرحوم نے اپنی تصنیف کا نام عی 'سوائی مولانا روم' رکھ دیا ہے اور عرف 'مولانا نے روم' تحریر فرمایا ہے خود مولانا کا شعر ہے

عس تحریز بیت । مولانا نے روم

ہر دو عالم عاشقان را سود پاد

بلکہ ایک جگہ مولانے من سکن نکم کر دیا ہے:

در تحریز عس دین گشت بری زکر د کین

رخ بہاد بر زمین در بر مولانا نے من

یہ ظاہر ہے کہ نحوی حیثیت سے 'مولانا نے روم' اور 'مولانا روم' صحیح نہیں ہیں اور 'مولانا نے من' میں 'من' زاید بلکہ بیکار بھیں ہے لیکن اصل یہ ہے کہ 'مولانا' کا لفظ اب مرکب نہیں مفرد سمجھا جاتا ہے اور 'نا' کا مفہوم ذہن سے بالکل محظی ہو گیا ہے۔ ہندوستان میں 'ہمارے مولانا' کا لفظ نہایت عام ہے، اسی طرح روم میں بھی ہوا ہو گا اور مولانا نے اس غلط العوام کو فہم عام کے خیال سے جائز رکھا ہو گا مگر فارسی کی مستند کتابوں میں 'مولانے روم' 'مولوی روم' 'ٹلانے روم' 'ٹلانے روم' 'مولانا روم' اور زیادہ تر 'خدمت مولانا' کے الفاظ مستعمل ہوتے رہے ہیں۔ 'مولانا نے روم' یا 'مولانا روم' کے الفاظ کسی مستند کتاب میں نظر سے نہیں گزرتے اس لیے اس رواج عام کے باوجود بھی اس ترکیب سے اجتناب عی اولی ہے۔

لیکن اس وقت حدود افغانستان میں شامل ہے مگر افغانستان کا شماںی حصہ پہلے خراسان کا جز تھا، اگرچہ خود خراسان کے حدود میں علاجے جترانی کا اختلاف ہے اور باوقات مختلف یہ

حدود بدلتے بھی رہے ہیں مگر تین ہمیشہ خراسان میں شامل سمجھا گیا ہے۔

۴۔ مولانا کو اگرچہ پانچ برس کی عمر میں تبغ کو ہمیشہ کے لیے خیر آباد کہنا پڑا مگر وطن قدیم کی محبت آپ کے دل میں اس درجہ جاگزیں تھیں کہ تقریباً پہنچن برس کی عمر میں جب مشنوی شریف کا دیباچہ لکھا ہے تو اس میں اپنا نام اس طرح لائے ہیں **العبد الضعیف** **المحتاج الى رحمة الله تعالى** محمد ابن محمد بن الحسین البلاخی روم میں ربع صدی سے زیادہ اقامت گتر رہنے کے بعد ہنوز اپنے کو الرؤی نہیں لکھا۔ لطف علی نے اپنے تذکرے "آنکھ دہ آذ" میں مولانا کا شمار تبغی کے شعراء میں کیا ہے۔

۵۔ مناقب ص ۱۵ (میری والدہ مادر من کا ترجمہ ہے۔ مطبوعہ نسخہ میں "مادرش" ہے مگر یہ صریحاً غلط ہے۔ قلمی نسخہ میں "مادر من" ہے اور یہی صحیح ہے کیونکہ مولانا کی والدہ خوارزم شاہ کی بیٹی نہیں تھیں بلکہ مولانا کی دادی خوارزم شاہ کی بیٹی تھیں۔

۶۔ فہرست ص ۲

۷۔ خود رمزی ہی نے ایک تصریح کی ہے جو اس قیاس کی مدد ہے۔ مجدد الدین بغدادی کی ہلاکت کی بحث میں لکھا ہے کہ آن ترکان خاتون ام السلطان علاء الدین محمد خوارزم شاہ کیانی سلطان علاء الدین محمد خوارزم شاہ کی ماں حضرت مجدد الدین بغدادی کی مجلس وعظ میں حاضر ہوتی تھیں۔

۸۔ مناقب ص ۱۷۸

۹۔ حضرت بہاء الدین ولد کے سال ولادت کا پتہ کسی کتاب سے نہیں چلا۔ صرف ایک کتاب "آنینہ تصور" (مصنف شاہ محمد حسن صابری، مطبوعہ مطبع حسینی راپور) میں آپ کا سال ولادت "وقت عشار وز دوشنبہ ۱۳ ماہ صفر ۵۳۸ھ" دیا ہے۔ (صفحہ ۲۲۷) لیکن یہ اپنی نوعیت میں ایک عجیب و غریب کتاب ہے۔ اس کا انحصار "طرہت نامہ" اور مکتوبات اطائف پر ہے اور یہ دونوں تحریریں اسرار اولیاء اللہ سے ہیں جو قطب وقت کے دفتر میں

محفوظ رہتی ہیں۔ اہل ظاہر ان تحریروں کو دیکھ نہیں سکتے اور اہل باطن میں بھی شاذ و نادر ہی کوئی خوش نصیب ایسا ہو گا جو ان تحریروں کی زیارت کر سکے۔ کتب میں کئی سو اولیاء اللہ کے حالات درج ہیں اور جس کی ولادت و وفات بقید وقت، روز ماہ و سنہ وعی ہے۔ پھر کسی کی وفات 'مرتبہ جروت' میں ہے۔ کسی کی وفات 'مرتبہ لاہوت' میں، کسی کی وفات 'مرتبہ طکوت' میں۔ عمر میں بھی خلاف قیاس ظاہر دی ہے۔ یعنی انہوں نے دو سو بیس برس کی عمر پائی حالانکہ کتب اہل ظاہر سے شیخ کی ولادت کا اوائل ساتویں صدی میں ہونا مستحب ہوتا ہے اور وفات ۲۷۶ھ میں محقق ہے۔ اور بھی اکثر نام اسی طرح کے ہیں۔ اس لئے باسیاب ظاہر اس کتاب کو سند قرار دینا دشوار ہے۔

۱۰۔ مناقب مس ۱۱۔ ۱۲۔

۱۱۔ قیاس بھی اس کا مودید ہے کیوں کہ بہاء الدین کی ولادت کے دو ہی برس بعد حسین خطی کا انتقال ہو گیا تھا۔

۱۲۔ فیہ مافیہ

۱۳۔ رباب نامہ، رسالہ پہہ سالار مس ۷، مناقب العارفین مس ۷۔ ۸۔

۱۴۔ پہہ سالار مس ۱۶

۱۵۔ مناقب صفحہ ۳۲

۱۶۔ ایضا

۱۷۔ پہہ سالار صفحہ ۶

۱۸۔ پہہ سالار صفحہ ۶۔ ۷۔ ۷۔

۱۹۔ پہہ سالار مس ۷

۲۰۔ پہہ سالار مس ۷

۲۱۔ ایضا

۲۲۔ پہہ سالار مس ۱۳۔ یورپی تذکرہ نویسیوں نے بھی یہی سنہ دیا ہے البتہ اپر گر نے ۲۰۳ھ یا ۵۹۲ھ لکھا ہے اور سرگور اولی نے اس دوسری روایت (یعنی ۵۹۲ھ) سے اتفاق کیا

ہے۔ ظاہر ہے کہ اپر گر اور اولی کو اس باب میں صریح مخالفت ہوا ہے۔ رذہاؤس نے ۲۹ ستمبر ۱۲۰۷ء لکھا ہے۔ ”انسانیکلو پیڈیا برٹیکا“ میں ۳۰ ستمبر ۱۲۰۷ء مندرج ہے اور یہی تاریخ ڈاکٹر نکلسن نے قرار دی ہے۔ (دیوان شش تیر مص ۱۶ دیباچہ)

۲۲۔ مناقب ص ۳۳

۲۳۔ مناقب ص ۷۳ (نحو قلی)

۲۴۔ مناقب ص ۲۹

۲۵۔ مناقب ص ۵۰-۵۱ رذہاؤس اور بعض دیگر علمائے یورپ نے اس روایت کو خوش اعتقادی اور قبول محال کی مثال کے طور پر پیش کیا ہے۔ اس کا تعلق ملکہ باطنی اور قدرت ولایت کے بحث عام سے ہے اور اس پر گفتگو کرنا میرے موضوع بلکہ جیسا قدرت سے باہر ہے۔

۲۶۔ مناقب ص ۵۱

۲۷۔ مناقب ص ۵۲

۲۸۔ مناقب ص ۱۷-۱۶

۲۹۔ پہ سالار ص ۷

۳۰۔ مناقب ص ۹-۸

۳۱۔ خوارزم شاہ نے خزانہ شاہی اور قلعہ کی سنجیاں بہاء الدین کے پاس بیج دیں، ص ۳

۳۲۔ پہ سالار ص ۹

۳۳۔ پہ سالار ص ۱۰

۳۴۔ پہ سالار ص ۸

۳۵۔ پہ سالار ص ۸

۳۶۔ مناقب ص ۱۱

۳۷۔ بعضوں نے ۶۱۶ء اور بعضوں نے ۶۱۷ء تاریخ قرار دی ہے مگر اتفاق عام ۶۰۷ء ہی ہے۔

۳۸۔ عمار الملک کا خطاب مختلف زمانوں میں متعدد افراد کو حاصل رہا ہے اور طبقات ناصری

(ص ۳۳۵) میں بذیل حالات فتنہ تاریخ قول ہے کہ 'عمادالملک تاج الدین امری' یکے از ارکان خوارزم شاہی بود جس سے معلوم ہوتا ہے کہ محمد خوارزم شاہ کے مقریبین میں بھی ایک عمادالملک داخل ہے۔

۳۰۔ وہی کا لفظ اگرچہ لغتہ تریک و کارдан کے معنی میں ہے مگر استعمالاً کچھ خراب مفہوم کو لئے ہوئے ہے اور اس میں شک نہیں کہ محمد خوارزم شاہ کا وزیر عبید الدین اچھا شخص نہیں تھا اور آخر میں اس نے اپنے آقا سے بھی در پرده غداری کی۔

۳۱۔ مناقب ص ۵۰

۳۲۔ سرگردانی وہ بخوبی تقریباً ۱۲۱۱ھ/۲۰۸۱ء انسائیکلو پیڈیا بریئر کا ۱۲۱۲ھ/۲۰۹۱ء۔ فہرست کتب خانہ باگنی پور ۱۲۱۲ھ/۲۰۹۱ء۔ مگر ان سب سے چداغانہ خیال انسائیکلو پیڈیا آف اسلام میں ظاہر کیا گیا ہے جس سے یہ مستحب ہوتا ہے کہ حضرت بہاء الدین ولد نے ۷۲۰ھ/۱۳۱۰ء میں پنچ کو ترک کر دیا تھا اور یہی سنہ ڈاکٹر نکلسن نے (دیوان شمس تمہری ص ۷۱ دیباچہ) دیا ہے مگر یہ کسی طرح قابل قبول نہیں ہے۔ رڈ ہاؤس نے سے پہلا سنہ تو بالکل غلط ہے اور دوسرا بہت کچھ محل تال میں ہے۔

۳۳۔ مناقب ص ۱۲

۳۴۔ پہ سالار ص ۸

۳۵۔ شیخ کے حالات حصہ دوم میں زیر عنوان مولانا کی غزل کا مقابلہ دوسرے شعر اکی غزلوں سے دیکھنا چاہئے۔

۳۶۔ بعض انگریزی کتابوں میں 'الہی نامہ' لکھا ہے۔ مگر تمام مشرقی تذکروں میں 'اسرار نامہ' ہی ہے۔

۳۷۔ حضرت سلطان ولد پہ سالار اور افلاکی نے اس ملاقات کا حال درج نہیں کیا ہے مگر بعد میں تمام تذکرہ نویسون نے بلا استثناء سے لکھا ہے۔ اس وقت قطعی طور پر یہ پہنچہ نہ چل سکا کہ اس کی ابتداء کس کتاب سے ہوئی مگر جو کتابیں سردست پیش نظر ہیں، ان میں قدیم

ترین کتاب 'تحفۃ الانس' تصنیف ۸۸۱ھ ہے۔ اس میں 'گویند' کی قید کے ساتھ یہ روایت درج ہے۔ علامے مغرب نے بھی بالاتفاق اس کا ذکر کیا ہے مگر انسائیکلو پیڈیا آف اسلام نے اسے ایک دوسرے ہی طریق پر لکھا ہے کہ مولانا جلال الدین جب تین برس کے تھے (یعنی ۷۰۰ھ/۱۲۱۰ء) میں تو آپ کے والد آپ کو نیشاپور لے گئے اور شیخ فرید الدین عطار سے ملایا۔ کہ شیخ فرید الدین عطار نے آگے بڑھ کر آپ کا استقبال کیا اور نہایت تکریم و تعظیم سے اپنے مکان میں ٹھہرا�ا۔ (ص ۱۱) تقریباً یہی مفہوم ڈاکٹر نکلسن کا بھی ہے (دیوان شمس تحریر ص ۷۷ دیباچہ) براؤن نے درود نیشاپور کی تاریخ ۱۲۱۲ء دی ہے۔ مگر یہ ان کا قیاس ہے کوئی سند نہیں ہے۔

۳۸۔ مناقب العارفین ص ۱۵، ۱۳

۳۹۔ سپہ سالار ص ۸

۴۰۔ سپہ سالار ص ۸

۴۱۔ مناقب ص ۱۸۔ رڈہاؤس نے جہاں اس روایت کا ترجمہ دیا ہے وہاں (ص ۵) اپنی طرف سے تو سین میں ۶۰۸ھ مطابق ۱۲۱۱ء بڑھا دیا ہے اور ڈاکٹر نکلسن نے بھی اسی کی توثیق کی ہے۔ (دیوان شمس تحریر ص ۷۷ دیباچہ) وہنفیلڈ نے بلا تین تاریخ یہ لکھا ہے کہ جب یہ لوگ بغداد پہنچے تو چنگیز خان کے ہاتھوں پلخ کے تباہ ہونے کی خبر سنی (ص ۳۹، ۴۰ دیباچہ) رڈہاؤس نے اپنے دیباچہ میں لکھا ہے کہ چنگیز خان نے ۱۲۱۱ء میں خوارزم شاہیوں کا تختہ الٹ دیا اور ان کے پایہ تخت پلخ کو تباہ کر دیا۔ (ص ۸ دیباچہ) مگر یہ بھی غلط ہے۔ اول تو چنگیز خان کا حملہ ۶۱۶ھ کے قبل شروع نہیں ہوا اور دوسرے پلخ خوارزم شاہیوں کا پایہ تخت نہیں تھا۔

۴۲۔ صفحہ ۳

۴۳۔ مناقب ص ۱۸

۴۴۔ ص ۳

۴۵۔ مناقب العارفین ص ۱۸، ۱۷

۵۲۔ مناقب ص ۱۸

۵۸۔ ایضاً

۵۹۔ یہ روایت پوری تفصیل کے ساتھ 'مناقب العارفین' ص ۱۸ پر ہے مگر اہل یورپ کی تقلیک پسند طبیعت کے لئے کہیں نہ کہیں سے کوئی مواد ہاتھ آ جاتا ہے۔ ص ۱۷۹ پر سلطان ولد کی زبانی ایک مختصر روایت اسی باب میں اور ہے جس کا ترجمہ رذہاؤس نے یوں کیا ہے کہ 'سلطان نے میرے دادا کو قونیہ میں بلایا۔ پھر امیر موی نے انہیں لارنڈہ میں بلایا اور میرے والد کو اپنا داماد بنایا۔' یہاں تجھلہ دیگر شبہات کے ایک شبہ یہ وارد کیا ہے کہ اس سے قبل مولانا کی زوجہ گوہر خاتون کو خواجہ شرف الدین سرفقہ کی بیٹی تباہی گیا ہے۔ کیا شرف الدین موی کا القب تھا؟ یا مولانا نے لارنڈہ میں دو شادیاں کی تھیں؟ مگر یہ سارے شبہات صرف اس عبارت کے غلط ترجمے سے پیدا ہوئے کہ 'حضرت پدرم را داماد کر دند' جس کا صاف مفہوم یہ ہے کہ 'وہاں میرے والد کی شادی ہوئی'۔

۶۰۔ مناقب ص ۲۳

۶۱۔ ایضاً ص ۱۸

۶۲۔ ۶۲۳ سے یورپی علماء کو سخت مغالطہ ہوا ہے۔ ان لوگوں نے اسے مولانا کے عقد کا نہ قرار دے دیا ہے حالانکہ صاحب 'مناقب العارفین' کا نشانہ اس سے سلطان ولد کے تولد کا نہ ہے۔

'حضرت سلطان ولد از آن خاتون در وجود آمد در سنہ میلادی ۱۲۹۸ میلادی میں اسے پوری طرح صاف کر دیا ہے۔' در لارنڈ و خدمت مولانا جلال الدین اور سن ہزده سالگی کر خدا ساختند و در سنہ میلادی ۱۲۹۸ میلادی سلطان ولد متولد شد ص ۶۲۳ میں جب سلطان ولد متولد ہوئے (اور سلطان ولد کی وادیت کا یہ سنہ متفق علیہ ہے) تو ظاہر ہے کہ عقد اس سے بھی ..... دو برس قبل ہوا ہو گا۔

۶۳۔ از مہ ملک و م قونیہ را برگزید و مقیم شد آ جا (ارباب نامہ)

۶۳۔ قیر ما فیہ (صفحہ ۲) سے بھی اس قول کی تائید ہوتی ہے اور اس سے افلاکی کی روایت کی تتفقیص نہیں ہوتی۔ سلطان کا حضرت بہاء الدین ولد کا استقبال کرنا اور خدمت گزاری میں مشغول ہونا مسئلہ زم اس کا نہیں تھا کہ وہ فوراً سرید بھی ہو گیا ہو۔

۶۴۔ مولانا کی عمر اس وقت بائیس برس کی ہو چکی تھی مگر مولانا شلی مرحوم نے لکھا ہے کہ ۱۸ یا ۱۹ برس کی عمر میں جیسا کہ اوپر گزر چکا ہے، اپنے والد کے ساتھ قونیہ میں آئے۔ (سوانح مولانا درم ص ۶) اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت بہاء الدین ولد نے اسی سن میں شادی کر دی۔ مولانا کے فرزند رشید ۶۲۳ھ میں ہیں پیدا ہوئے۔ پس ۶۲۲ھ میں قونیہ میں آکر سکونت پذیر ہونا کیوں کر ہو سکتا۔ انا یکلو پیدیا آف اسلام میں یہ لکھا گیا ہے کہ ۱۲۲۷ء یا ۱۲۲۸ء (یعنی ۶۲۳ھ یا ۶۲۵ھ میں باستقلال قونیہ قیام کیا، مگر یہ بھی صحیح نہیں ہے۔

‘مناقب العارفین’ میں ایک روایت سلطان ولد کی زبانی یہ بھی ہے کہ جب سلطان نے میرے دادا کو قونیہ میں بلایا، اس کے ایک سال بعد امیر موئی نے انہیں لارنڈہ میں بلایا۔ وہیں میرے والد نے شادی کی اور میں وہیں پیدا ہوا (ص ۱۷۹)۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سلطان نے حضرت بہاء الدین کو قونیہ آنے کی دعوت بہت قبل دی تھی مگر واقعہ آپ ۶۲۶ھ میں قونیہ میں آکر سکونت پذیر ہے اور اس کی توثیق اس بیان سے بھی ہوتی ہے کہ سلطان کو جب یہ معلوم ہوا کہ امیر موئی نے حضرت بہاء الدین کو لارنڈہ میں روک رکھا ہے تو وہ امیر موئی سے ناخوش ہوا۔

‘مناقب العارفین’ کے مطبوعہ نسخہ میں ‘المعروف بہ دڑ دار’ ہے۔ قلمی نسخہ میں ‘المعروف بدر دار’ بنا دیا گیا (وڑ دار بھنی ‘قلمہ دان’)

۶۵۔ مناقب ص ۲، امری بدر الدین کی قبر ای مدرسہ میں ہے۔ (مناقب ..... خزینہ

الاصفیاء، جلد دوم ص ۲۷۰)

۶۶۔ مناقب ص ۱۳۳

۶۷۔ پہ سالار ص ۱۰

۶۹۔ مناقب صفحہ ۳۳

۷۰۔ مناقب صفحہ ۳۳

۷۱۔ تاریخ کامل جزو ۱۲ ص ۱۷۰

۷۲۔ تاریخ گزیدہ ص ۳۹۸

۷۳۔ افلاکی کے مطبوعہ نسخہ میں سندستہ عشرہ و ستمائیہ ہے اور ایک ۵۰۰ نسخہ میں سندشش صد و شانزدہ ہے، پس اس طرح کہیں عربی دار کہیں فارسی ہو کر غلطی کا ہو جانا امکانات سے ہے۔

۷۴۔ 'بعد دو سال از قضاۓ خدا ..... سر باليں نہاد دروز عنان (در باب نامہ) چون دو سال بدین حال گزشت مولانا بہاء الدین برحمت حق پوسٹ' (فیہ مافیہ ص ۲)

۷۵۔ 'خزینۃ الاصلفیا' میں ہے کہ "بعضے در ۷۲ نیز گفت اند اپر گفر اور سرگور اوسلی نے ۱۲۲۳ھ کو سال وفات قرار دیا ہے مگر یہ دنوں قول غلط ہیں۔

۷۶۔ مناقب العارفین ص ۳۲۳

۷۷۔ 'درسن ہشدار و پانچ سالگی انتقال فرمودہ' (مناقب ص ۲۸)

۷۸۔ مناقب ص ۳۳، ۳۲

۷۹۔ مناقب ص ۳۳۔ مناقب کی اصل عبارت یہ ہے کہ اگر حضرت مولانا بزرگ سالے چندی ماند میں محتاج تھس الدین تبریزی نبی شدم رہا وہ اس نے اس کا ترجمہ یہ کر دیا ہے کہ 'مولانا بزرگ چند سال اور زندہ رہیں گے مجھے تھس الدین کی حاجت ہوگی۔' ص ۷

۸۰۔ مناقب ص ۲۸

۸۱۔ مناقب ص ۲۸

۸۲۔ فیہ مافیہ ص ۵

۸۳۔ حلب ۵۷۹ھ سے ۱۵۸ھ تک خاندان ایوبیہ یعنی اخلاف سلطان صلاح الدین کے ہاتھ میں رہا۔ مولانا ۱۲۹۲ھ کے بعد حلب گئے تھے۔ یہ عہد الظاہر کے فرزند الملک العزیز غیاث الدین محمد (۶۱۳ھ - ۶۳۲ھ) کا تھا۔ غیاث الدین کے بعد اس کا خور دسال فرزند الملک الناصر یوسف دوم اپنی دادی کی تولیت میں فرماں روا ہوا۔ ۶۳۰ھ میں

داوی کے انتقال کے بعد عنان حکومت اپنے ہاتھ میں لی اور مملکت کو بہت وسعت دی۔ کل شام پر قابض ہو گیا مگر ۶۵۵ھ میں ہلاکو خان نے شہر کو تباہ کر دیا۔ اس کے بعد مولانا کے انتقال تک کبھی تاریخ، کبھی مصری حلب پر حکمران ہوتے رہے۔

۸۲۔ ابوالمحاسن کا نام بہاء الدین ابن شداد تھا۔ بہاء الدین اور اتنا بک طغفل الظاہر کے دست و پا佐و تھے اور حلب کی ترقی میں الظاہر کے ساتھ ہی ساتھ ان دونوں کا بھی دخل تھا۔ بہاء الدین ۵۹۱ھ میں حلب میں آئے تھے اور ملک ظاہر اور ملک عزیز کے زمانہ میں بہت با اثر رہے۔ ۱۱۰۳ھ/۶۳۲ء میں انتقال کیا۔ مدارس کی تعمیر غالباً ۵۹۱ھ کے بعد ہوئی ہے۔

۸۳۔ سوانح مولانا رومص ۶

۸۴۔ کمال الدین ۵۸۸ھ میں حلب متولد ہوئے۔ دمشق، عراق، جاز میں تحصیل علم کی۔ الملک العزیز اور ملک الناصر کے وقت میں حلب میں عہدہ قضا اور اس کے بعد وزارت پر فراز ہوئے۔ ۶۵۷ھ میں جب تاریوں نے حلب کو تباہ کیا، الملک الناصر کے ساتھو دمشق چلے گئے۔ ہلاکو خان نے انہیں شام کا قاضی القضاۃ مقرر کر کے بلا یا مگر یہاں پہنچنے سے قبل ہی ۱۲۶۲ھ/۶۶۱ء میں بمقام قاہرہ انتقال کر گئے۔

۸۵۔ پہر سالار ص ۱۶

۸۶۔ مناقب ص ۵۲

۸۷۔ سوانح مولانا رومص ۶

۸۸۔ پہر سالار ص ۱۶

۸۹۔ مناقب ص ■■■

۹۰۔ مناقب ص ۵۵

۹۱۔ پہر سالار ص ۱۳

۹۲۔ سوانح مولانا رومص ۷

۹۳۔ پہر سالار (ان بزرگوں میں سے شیخ عثمان روی کا حال معلوم نہ ہو سکا۔)

۹۸۔ ذکر شیخ صلاح الدین نسخہ علمی، مناقب العارفین سلطان روم عز الدین کیکاؤس فرزند علاء الدین کی قیاد لکھا ہے مگر عز الدین کی قیاد کا بیٹا نہیں بلکہ پوتا تھا۔

۹۹۔ مطبوعہ دائرۃ المعارف حیدر آباد دکن ۱۳۳۲ھ

۱۰۰۔ سوانح مولانا روم ص ۳۹

۱۰۱۔ مناقب ص ۱۰۶

۱۰۲۔ دولت شاہ سرفرازی نے اپنے تذکرہ میں حضرت شمس الدین کو علاء الدین کا بیٹا بتایا ہے اور علاء الدین کے نسبت لکھا ہے کہ از زاد کیا بزرگ امید است کہ دلیل اساعیلیاں بود و خواند علاء الدین از کیش آباؤ اجداد تبرانسود و فتر رسائل ملادہ را بسوخت و شعار اسلام از قلائع و بلاد ملادہ ظاہر ساخت ص ۸۷۔ یہ صریح غلطی ہے۔ علاء الدین جلال الدین کا بیٹا تھا اور وہ ملکہ ہو گیا تھا۔ تو مسلمان جلال الدین تھی تھا اور اسی نے کتابیں جلائی تھیں۔ جلال الدین کا زمانہ ۷۰۱/۱۴۰۱ھ تک رہا، ملاحظہ ہو تاریخ گزیدہ صفحہ ۳۲۵/۱۳۲۵ تاریخ کامل (ابن اثیر) جلد ۱۲ صفحہ ۱۸۶ (و مابقی)۔ المختصر فی احوال البشر (ابوالقدیر) جلد ۳ صفحہ ۱۱۸، صفحہ ۱۳۱

تجب ہے کہ صاحب 'سوانح مولانا روم' نے بھی دولت شاہ کی تکلید میں یہ لکھ دیا ہے کہ شمس تبریز کے والد کا نام علاء الدین تھا۔ وہ کیا بزرگ کے خاندان سے تھے جو فرقہ اساعیلیہ کا امام تھا لیکن انہوں نے آبائی مذهب ترک کر دیا تھا۔ ص ۱۲

۱۰۳۔ ص ۳۰۲

۱۰۴۔ ص ۳۶۸

۱۰۵۔ ص ۷۳

۱۰۶۔ پہ سالار ص ۶۵-۶۶

۱۰۷۔ دوسرے موقع پر مدرسہ پنپہ فرشان ہے ص ۳۷۳

۱۰۸۔ مناقب ص ۵۸-۶۱

۱۰۹۔ پہ سالار ص ۲۶

۱۱۱۔ مناقب ص ۷۷

۱۱۲۔ مناقب ص ۶۰

۱۱۳۔ ذکر شیخ صلاح الدین نسخہ قلمی

۱۱۴۔ ملخص ریاض نامہ

۱۱۵۔ پہ سالار ص ۶۶۰

۱۱۶۔ مناقب ص ۶۰

۱۱۷۔ پہ سالار ص ۶۶

۱۱۸۔ نگاہ از حضرت شمس الدین بخداوند گار از محرومہ دشمن مکتوب آمد

۱۱۹۔ پہ سالار ص ۶۷

۱۲۰۔ مارا به سیم وزر چہ می فرمید، مارا طلب مولانا نے محمدی سیرت کنایت است و از خن اشارت او تجاوز چکونہ تو ان کردن۔ پہ سالار ص ۶۷

۱۲۱۔ پہ سالار ص ۶۸

۱۲۲۔ بربیش حکایت بخدمت سلطان ولد شمس تقریر فرمود که ایں نوبت از حکایت ایں جمع معلوم گرد کہ مناں غیبت خواہم کرد کہ اثر مراجع آفرید و نیاید (پہ سالار ص ۶۹)

۱۲۳۔ مناقب ص ۲۸۸

۱۲۴۔ خود افلاکی کے الفاظ بھی اس موقع پر ایسے ہیں جن سے یہ مترشح ہوتا ہے کہ یہ مولانا سے دائی مفارقت نہیں تھی۔ ہم چنان چو بگذشت باز بسوئے دشمن روانہ شد در ماه شعبان ۶۳۳ھ اربعہ واربعین و ستمائیہ ص ۳۸۸

۱۲۵۔ پہ سالار ص ۶۹

۱۲۶۔ ص ۶۹

۱۲۷۔ ص

۱۲۸۔ ملخص ریاض نامہ

۱۲۹۔ با تمامت عزیزاں و مقریاں پر محرومہ دشمن رفتہ، ص ۶۹

۱۳۰۔ بعضی اصحاب و اعقاب را بر گرفتہ آہنگ دیار شام کرد، ص ۱۲۵

۱۳۱۔ شاید افلاکی نے مولانا کے اس سفر کو بھی شمار کر لیا ہو جو آپ نے بغرض تحصیل علم ۶۲۲ کے قبل کیا تھا۔

۱۳۲۔ چنانکہ ہی گفت

دست بکشا دامن خود را گیر  
مرہم ایں ریش جر ایں ریش نیست

و در غزل دیگر فرمود:

مش تبریز خود بہانہ ایست  
ما نیم بحسن و لطف ما نیم

(مناقب ص ۲۵۱، نسخہ قلمی)

۱۳۳۔ اکثر کتابوں میں اس واقعہ کا ذکر اس طرح آیا ہے کہ یا شیخ ملا ج الدین سے مولانا کی یہ ہیلی ملاقات تھی مگر واقعی ایسا نہیں تھا۔ بیان مذکورہ بالا سے واضح ہو چکا ہے کہ شیخ اس سے بہت قبل مولانا کے زمرہ اصحاب میں داخل ہو چکے تھے۔

۱۳۴۔ سپہ سالار ص ۷۰

۱۳۵۔ یہ وقت شیخ ملا ج الدین کے حال میں درج ہے۔ (نسخہ قلمی)

۱۳۶۔ مناقب ص ۲۵۸

۱۳۷۔ ملخص رباب نامہ

۱۳۸۔ یہ بیان افلاکی کا ہے۔

۱۳۹۔ سوانح مولانا روم ص ۲۲ (چون از روئے باطن خداوندگار ابا شیخ تعلقہ و موانع تھام بود در ظاہر پہ نسبت خواست کہ مواصلت متصل گردد۔ سپہ سالار ص ۷۲)

۱۴۰۔ سپہ سالار ص ۷۲

۱۴۱۔ سوانح مولانا روم ۶۲۲

۱۴۲۔ سپہ سالار ص ۱۷، مناقب (نسخہ قلمی) حالات شیخ ملا ج الدین

۱۳۳۔ پہ سالار ص ۷۳

۱۳۴۔ چنانچہ انسانیکو پیدا یا بر بیان کا میں یہی لکھا ہے کہ 'حضرت حام الدین ۷۶۵۸/۱۲۵۸' میں مولانا کے مدودگار خاص ہو گئے۔

۱۳۵۔ مناقب ص ۳۲۸

۱۳۶۔ مناقب ۵۸

۱۳۷۔ اس موقع پر 'حیات و ارث' سے چند سطیر نقل کر دیا ہے موقع نہ ہو گا جن سے واضح ہوتا ہے کہ اولیاء اللہ کی حالت اس معاملہ میں بھی دوسرے لوگوں کی حالت سے جدا گانہ ہے۔

۱۳۸۔ مناقب ص ۳۲۹۔ ۳۲۸

۱۳۹۔ ایضاً ص ۳۵۲ مگر پہ سالار نے لکھا ہے کہ جب زلزلہ کے رفع ہونے کی خبر آئی تھی اس وقت میں یہ غزل کہی تھی اور ان دنوں فرجی سرخ پہنے ہوئے تھے۔ ص ۵۸

۱۴۰۔ مناقب ص ۳۲۸

۱۴۱۔ مناقب ص ۳۲۸

۱۴۲۔ مناقب ص ۳۲۸

۱۴۳۔ مناقب ص ۳۵۵

۱۴۴۔ در حقیقت یہ بھی سنت نبوی کی پیروی تھی۔ آں حضرت ﷺ کی نسبت بروایات صحیح منقول ہے کہ عین عالم زرع میں آپ پانی کے پیالے میں بار بار ہاتھ ڈالتے اور چہرہ پر ملتے تھے۔ (سیرۃ النبی۔ حصہ اول جلد دوم ۱۳۳ (معارف) خاتم المرسلین ﷺ ص ۵۲ (دلگداز))

۱۴۵۔ مناقب ص ۳۵۲

۱۴۶۔ مناقب ص ۳۲۹

۱۴۷۔ ۱۶ دسمبر ۱۲۷۳ء (براؤن ص ۵۱۸ حاشیہ)

۱۴۸۔ 'در بیان تقریر حقائق و معارف' پہ سالار۔ ص ۱۱

۱۴۹۔ پہ سالار ص ۶۰ از رباب نامہ

۱۶۰۔ ۶۹ برس (سرگور اولی ۱۱۶)

۱۶۱۔ مناقب ص ۳۵۳، پہ سالار ص ۶۹ نے لکھا ہے کہ تابوت جب مختلف محلوں سے گزرا تھا تو لوگ اسے بدلتے تھے۔ نہیں لکھا کہ تابوت کتنی بار بدلا گیا۔

۱۶۲۔ پہ سالار ص ۶۰، ۵۹۔ مناقب ص ۶۱۰ پر یہ روایت درج ہے کہ شیخ صدر الدین جب نماز جنازہ پڑھنے کے لئے آگے بڑے اور جیج مار کر بے ہوش ہو گئے تو پھر بعد چندے نماز پڑھائی۔ (تاسعہ بعد ازاں نماز کرو) مگر پہ سالار کی روایت زیادہ مسلم ہے۔

۱۶۳۔ علم الدین بہت بڑے پایہ کے امراه میں سے تھے۔ ہلاکو خان نے جب ۶۵۷ھ میں حلب میں قتل عام کیا تو جن چھڑا کا بر کے مکانوں میں پناہ لینے والوں کے لئے امن کا اعلان کیا ان میں ایک علم الدین قیصر الموصلی بھی تھے۔ حلب کی تباہی کے بعد وہاں کے اعاظم داکا بر جو نی رہے ان میں سے اکثر ردم میں پڑے گئے تھے۔ انہیں میں علم الدین قیصر بھی تھے۔ (ابو الفد اجلد سوم ص ۲۰۱)

۱۶۴۔ وینفلڈ نے لکھا ہے کہ مولانا کے انتقال کے بعد سلطان بہاء الدین ولد آپ کے خلیفہ ہوئے (دیباچہ ص ۳۰) ظاہر ہے کہ وینفلڈ سے یہاں قدرے تاسع ہوا۔ سلطان بہاء الدین ولد مولانا کے خلیفہ ہو گئے مگر خلیفہ بلا فصل نہیں ہوئے۔

۱۶۵۔ گوہر خاتون کا سرہ انتقال معلوم نہیں ہوا مگر مولانا کے ورود قونیہ کے بعد ان کا ذکر مطلق نہیں ہوا ہے حالانکہ ان کی والدہ کرا خاتون بزرگ کا ذکر متعدد بار آیا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان کا انتقال عقد کے تھوڑے زمانہ بعد ہو گیا تھا۔ مولانا کی دوسری زوجہ کرا خاتون کے متعلق مناقب العارفین، (ذکر جنی حام الدین) میں ہے کہ جنی حام الدین کے بعد عی کرا خاتون نے بھی انتقال فرمایا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ کرا خاتون کا انتقال ۶۸۳ھ کے بعد ہوا ہے۔

۱۶۶۔ ص ۲۲

۱۶۷۔ ص ۲۸

۱۶۸۔ مناقب ۳۲۔ یہاں روڈاؤس نے ایک غلطی اور کی ہے کہ بہاء الدین ولد کا نام محمد لکھا

ہے حالانکہ آپ کا نام احمد تھا۔ محمد علاء الدین کا نام تھا۔

۱۷۰۔ افلاکی کی جس مذکورہ بالا روایت میں حضرت بہاء الدین کی عمر سات سال اور علاء الدین کی عمر سانحہ سال ظاہر کی گئی ہے وہ ان دونوں بھائیوں کے ختنے سے متعلق ہے۔ اس میں بجائے خود یہ امر قابلِ لحاظ ہے کہ سات سال کی عمر تک ختنہ ہو چانے کا رواج عام و قدیم ہے۔ مولانا کے ایسے پابند شرع و سنت شخص نے کیوں علاء الدین کے ختنہ میں غیر ضروری تعلیق روا رکھی؟ قرینہ یہ چاہتا ہے کہ یہاں ہشت کی بجائے شش ہو گا۔

۱۷۱۔ مناقب ص ۳۶۹

۱۷۲۔ مناقب (نسخہ قمی)

۱۷۳۔ روہاوس ص ۱۳۲

۱۷۴۔ مناقب ص ۱۹۲، ۱۹۱

۱۷۵۔ ايضاً

۱۷۶۔ ايضاً

۱۷۷۔ مناقب

۱۷۸۔ پہ سالار ص ۷۸

۱۷۹۔ ايضاً، ص ۷۷

۱۸۰۔ سوانح مولانا روم ص ۸۸

۱۸۱۔ ايضاً روم ص ۵

۱۸۲۔ اس کی ایک مثال مولانا کی وفات کے متعلق فہرست کتب خانہ بوہار سے نقل ہو چکی ہے کہ سلطان ولد کے سر وفات کو مولانا کا سر وفات قرار دے دیا ہے۔

۱۸۳۔ صاحب 'مجمع الفصحاء' نے آپ کا نام لیا ہے۔

۱۸۴۔ ص ۱۲۲

۱۸۵۔ مناقب صفحہ ۲۳۷

۱۸۶۔ مناقب صفحہ ۱۷۲

۱۸۷۔ مناقب صفحہ ۲۲۲ ص ۲۶۶ (مکات الائس، مطبوعہ مطبع فتحی نولکھور، لکھنؤ ص ۳۱۲)

۱۸۸۔ مناقب صفحہ ۲۲۳

۱۸۹۔ مناقب صفحہ ۱۸۹

۱۹۰۔ مناقب صفحہ ۱۱۶

۱۹۱۔ مناقب صفحہ ۲۲۳

۱۹۲۔ سپہ سالار ص ۷۳۳، مناقب ص ۲۱۰

۱۹۳۔ مناقب ص ۱۵۲

۱۹۴۔ مناقب ص ۸۰۔ ۷۹

۱۹۵۔ مناقب ص ۱۰۸

۱۹۶۔ مناقب ص ۵۲

۱۹۷۔ مناقب ص ۱۳۳

۱۹۸۔ ذکر شیخ صلاح الدین (نسخہ قلمی ص ۳۳۹)

۱۹۹۔ افلاکی نے لکھا ہے کہ مولانا جب کسی سے رنجیدہ ہوتے اور رنجیدگی حد سے بڑھ جاتی تو اسے غرخواہز کہہ کر مخاطب کرتے جس کی وجہ یہ ہے کہ خراسان میں عام طور پر ایسا ہی کہتے ہیں۔ مناقب ص ۹۵

۲۰۰۔ ایضاً ص ۲۶۹

۲۰۱۔ مناب ص ۱۳۸

۲۰۲۔ مناقب ص ۱۵۳۔ ۱۵۳ باجو خاں کے متعلق فصل پنجم دیکھنا چاہئے۔

۲۰۳۔ مناقب ص ۱۲۱

۲۰۴۔ یہاں ترکوں سے مراد تاتاری ہیں، آل عثمان کا غلبہ اس وقت تک نہیں ہوا تھا اور آل سلجوق زیادہ تر سلجوقی کہلاتے تھے۔ خود مولانا کی زبان سے تاتاریوں کی نسبت جا بجا ترکوں کا لفظ مستول ہے۔ ابن خلدون تک نے ”ملہور الترک“ کے عنوان کو ان الفاظ سے شروع کیا ہے۔ ظہرت هذه الامة من اجناس الترك بعض مورخین نے بھی

تاریوں کو ترکوں ہی کی ایک شاخ قرار دیا ہے۔ (تاریخ ابن خلدون، جلد ثالث، ص ۵۳۲ مطبوعہ مصر)

۲۰۵۔ ذکر شیخ صلاح الدین

۲۰۶۔ مناقب ص ۱۵۵

۲۰۷۔ مناقب ص ۱۹۳

۲۰۸۔ مناقب ص ۲۲۳

۲۰۹۔ مناقب ص ۱۷

۲۱۰۔ مناقب ص ۲۷۲

۲۱۱۔ مناقب ص ۲۸۰

۲۱۲۔ مناقب ص ۲۳۶

۲۱۳۔ مناقب ص ۲۸۸

۲۱۴۔ مناقب ص ۲۰۱

۲۱۵۔ رسالہ پہ سالار ص ۳۲

۲۱۶۔ رسالہ پہ سالار ص ۹۵، ۸۳

۲۱۷۔ مناقب ص ۲۱۲

۲۱۸۔ مناقب ص ۲۱۳

۲۱۹۔ پہ سالار ص ۵۱، مناقب ص ۵۶

۲۲۰۔ مناقب ص ۲۲۵

۲۲۱۔ مناقب ص ۲۱۱

۲۲۲۔ مناقب ص ۱۲۷

۲۲۳۔ پہ سالار ص ۵۵

۲۲۴۔ پہ سالار ص ۲۲۳-۲۲۵

۲۲۵۔ مناقب ص ۲۲۳

۲۲۵- مناقب مس ۲۲۶  
 ۲۲۶- مناقب مس ۲۲۷  
 ۲۲۷- مناقب مس ۲۲۸  
 ۲۲۸- سپه سالار مس ۲۲۹  
 ۲۲۹- مناقب مس ۲۳۰  
 ۲۳۰- مناقب مس ۲۷۶  
 ۲۳۱- مناقب مس ۲۹۱  
 ۲۳۲- مناقب مس ۲۹۲  
 ۲۳۳- مناقب مس ۲۹۳  
 ۲۳۴- مناقب مس ۱۸۲  
 ۲۳۵- نیہ ما فیہ مس ۲۶  
 ۲۳۶- مناقب مس ۱۱۵  
 ۲۳۷- مناقب مس ۱۹۳  
 ۲۳۸- مناقب مس ۲۶۳  
 ۲۳۹- مناقب مس ۲۶۴  
 ۲۴۰- مناقب مس ۲۶۵

☆☆☆

مولانا ابوالحسن علی الدوی  
تخيیل: خالد خان

## مولانا جلال الدین رومی کا وجدانی شعور مشوی کی روشنی میں

ساتویں صدی ہجری تک عالم اسلام میں اگرچہ علم کلام نے اعتراف و قلمخانہ پر تجھ ماضی  
کری تھی مگر ایک ندت دراز سے امام ابوالحسن اشعری اور امام غزالی جیسا مجتہد اور ذہن مکمل پیدا  
نہ ہونے کی وجہ سے اعتراف اور قلمخانہ کی روح اور عقليت پرستی مسلم دنیا میں اس قدر سراہیت کر گئی  
کہ ہر شخص پر لفظی اور استدلالی ذوق غالب آگیا۔ اسلامی دنیا کے علماء الفاظ کے ظسم میں گرفتار  
اور ظواہر و محسوسات کے پرستار ہو چکے تھے۔ بے شمار ایسے سائل تھے، جنہیں سمجھانے سے علم کلام  
تھا صرتھا۔ ظاہر پرستی اس قدر غالب تھی کہ وجود و جان و معرفت جو علم و یقین کا بہت بڑا سرچشمہ ہے  
معطل ہو کر رہ گیا۔ حرارت عشق سرد اور ناہ معرفت کمزور پڑ گئی تھی۔ ایسے حالات میں ایک ایسی  
حصیت کی ضرورت تھی جو ایک طرف عقليات کا ماہر ہو، الفاظ و ظواہر سے گہری واقفیت رکھتا ہو تو  
دوسری طرف اپنی گرمی عشق اور سوز قلب سے عالم اسلام میں زندگی کی ایک نئی حرارت پیدا  
کر دے۔ ایک ایسے علم کلام کی بنیاد پر کچھ جو دماغوں سے زور آزمائی کرنے اور بخالفین کی زبان  
بند کرنے کے بجائے دل کی گردھ کھولے۔ یہ عبرتی تھیت مولانا رومی کی تھی، جن کی مشوی علم  
کلام کی بے احتدالیوں اور عقل کی ہوس پرستی کے خلاف ایک صدائے احتجاج بلکہ اعلان جنگ  
ہے۔ یہ ایک ایسے علم کلام کی بنیاد ہے۔ جس کی بدلتے ہوئے عالم اسلام کو خاتم ضرورت تھی۔

مولانا روم ۶ ربیع الاول ۶۰۳ھ کو خراسان کے شہر بخاری میں پیدا ہوئے اور ۲۲ برس کی  
عمر میں اپنے والد مولانا بہاء الدین کے ہمراہ روم کے شہر قونیہ میں وارد ہوئے۔ قونیہ ہی پھر آپ کا

مسکن و مدفن بن گیا۔ ۶۲۸ھ تک مولانا نے اپنے والد ہی سے مردجہ دینی علوم حاصل کئے۔ ۶۳۰ھ میں مزید اکتساب فیض کے لئے شام کا سفر کیا اور وہاں حلب میں رہ کر کمال الدین ابن عدیم سے استفادہ کیا پھر دمشق میں شیخ محی الدین ابن عربی، شیخ سعد الدین حموی، شیخ عثمان رومی، شیخ اوحد الدین کرمانی اور شیخ صدر الدین قونوی کی صحبتوں سے حقائق و معارف کا ادراک کیا۔ اور ۶۳۵ھ میں واپس قونیہ آگئے۔

۶۳۲ھ میں صاحب مناقب العارفین عاشق رسول مولانا شمس تبریز سے ملاقات سے پہلے تک مولانا رومی عام علمائے ظاہر کے لباس میں رہے۔ وہ علمی و تدریسی مشاغل کے علاوہ وعظ کہتے اور فتویٰ نویسی کا کام کرتے تھے۔ ۶۳۲ھ میں شمس تبریز سے ملاقات کے بعد انہوں نے یک لخت درس و تدریس، وعظ گوئی اور فتویٰ نویسی کے مشاغل ترک کر دیئے اور وہ حقائق و اذواق کی شی دنیا میں داخل ہو گئے۔ فقر، عزلت، نیشنی اور سماع ان کے مشاغل بن گئے۔ علامہ شبیلی نے مولانا روم کی اس صورت حال کے بارے میں لکھا ہے:

”مولانا روم جب تک تصوف کے دائرے میں نہیں آئے تھے، آپ کی زندگی عالماںہ جاہ و جلال کی ایک شان رکھتی تھی۔ ان کی سواری جب نکلتی تھی تو علماء اور طلبہ بلکہ امراء کا ایک بڑا گروہ رکاب میں ہوتا تھا۔ سلطین و امراء کے دربار سے بھی ان کو تعلق تھا۔ لیکن سلوک میں داخل ہونے کے ساتھ یہ حالت بدل گئی۔ درس و تدریس، افاؤ افادہ کا سلسلہ اب بھی جاری تھا، لیکن وہ پچھلی زندگی کی ایک یادگار تھی۔ ورنہ زیادہ تر محبت و معرفت کے نشے میں سرشار رہتے۔“

جب مولانا کی زندگی میں شمس تبریز سے جداگانہ کا داقعہ پیش آیا۔ اس وقت تک مولانا میں ایک بڑی عظیم تبدیلی یہ واقع ہو چکی تھی کہ ان کے لیے بغیر کسی ہم دم و ہم ساز اور رفیق کے رہنا مشکل ہو گیا تھا۔ شمس تبریز کی جداگانہ کے بعد صلاح الدین زرکوہی اور پھر ان کے بعد حام الدین چلپی کو انہوں نے اپنا ہم راز اور دم ساز بنایا۔ حام الدین چلپی ہی وہ شخص ہیں جنہوں نے مشنوی شریف کی تصنیف کرنے کی مولانا میں تحریک پیدا کی۔ وہ مولانا کے ممتاز مریدوں اور شاگردوں میں سے تھے۔ انہی کی تحریک اور انہی کی کوشش سے مشنوی معرض وجود میں آئی۔

مولانا کے حالات سے ظاہر ہوتا ہے کہ انہوں نے پر جوش طبیعت پائی تھی۔ عشق ان کی فطرت میں کوٹ کوٹ کر بھرا تھا۔ ظاہری علم اور عقلیات کے شغل نے اس کو دبارکھا تھا۔ مس تبریز کی صحبت نے ان کی فطرت کو چھیڑ دیا۔ تربیت و ماحول نے اس پر جو پوے ڈال رکھے تھے وہ دفعتاً اٹھ گئے اور وہ سراپا سوز و ساز بن گئے۔ ہم دم و ہم ساز کے بغیر ان کے لیے جینا مشکل ہو گیا۔ مس تبریز کے بعد جب تک صلاح الدین اور حسام الدین نہیں مل گئے ان کی بے قرار طبیعت کو سکون نہ ملا۔ یہی آتش سوز اس تھی جو انہیں کشاں کشاں سماع کی طرف لے جاتی تھی۔ اور وہ اس سے قوت اور غذا حاصل کرتے تھے۔ اسی سوز نے ان کے ساز کو چھیڑا اور خاموش رہنا ان کے لئے ناممکن کر دیا۔ اس لیے کہ ان کے بے قول:

جو ش نطق از دل نشان دوستیست      بیگنی نطق از بے لفظ است  
(دل سے گفتگو میں جوش و خروش دوستی کی علامت ہے اور نہ بولنا بے لفظ کی)  
دل کہ دلبر دید کے ماند ترش      بلبل گل دیدہ کے ماند خمش ۲  
(وہ دل جس نے اپنے دلبر کا دیدار کر لیا وہ کیسے غیر آسودہ رہے گا۔ اور وہ بلبل  
جس نے پھول دیکھ لیا کیوں کر خاموش رہ سکتا ہے)

اس ساز سے جو نغمے لکلے ان کے مجموعے کا نام مشنوی ہے۔ مشنوی میں مولانا نے مختلف اور اہم موضوعات پر قلم اٹھایا ہے اور اپنا مخصوص نقطہ نظر پیش کیا ہے۔

### عقلیت اور ظاہر پرستی پر تنقید

مولانا کا نشوونما تمام تر اشعارہ کے علمی ماحول میں ہوا تھا۔ وہ خود ایک کامیاب مدرس اور معقولی عالم تھے۔ توفیق الہی نے جب ان کو معرفت و آگہی کے مقام تک پہنچایا اور قال سے حال، خبر سے نظر اور الفاظ سے معانی اور اصطلاحات و تعریفات کے لفظی طسم سے ترقی کر کے حقیقت و معرفت تک پہنچی، تو ان کو فلسفہ و علم کلام کی کمزوریوں اور استدلال و قیاس کی غلطیوں کا اندازہ ہوا۔ فلاسفہ و متكلمین اور اہل استدلال کی بے بضاعتی اور حقیقت ناشایسی کی حقیقت ان پر منکشف ہو گئی۔ انہوں نے بڑی قوت اور وضاحت کے ساتھ علم کلام پر تنقید کی۔ اس زمانے میں فلسفہ و عقلیات کا سب سے زیادہ زور حواس ظاہری پر تھا۔ حواس خمسہ کو علم اور حصول یقین کا سب

سے زیادہ مستند اور قابلِ وثوق ذریعہ کم جا جاتا تھا۔ جو چیز ان کی گرفت میں نہ آسکے اور ان کے ذریعے اس کی تصدیق نہ ہو سکے اس کی نہی اور اس کے انکار کی طرف رجحان روز بروز ترقی کر رہا تھا۔ معتزلہ اس حیثیت کے سب سے بڑے قیب تھے۔ مولانا ان پر زبردست تنقید کرتے ہوئے کہتے ہیں:

چشمِ حس را ہست مذہبِ اعتزال دیدہِ عقل است سنی در وصال  
(حیثیت کی آنکھ کا مذہب اعتزال کا ہے۔ اور وصال میں عقل کی آنکھ سنی ہے)  
حسرہِ حس اند اہل اعتزال خویش را سنی نمایمد از ملال  
(اہل اعتزال کی حیثیت م محلہ خیز ہے خود کو گمراہی سے سنی ظاہر کرتے ہیں)  
ہر کہ حس ماند او محتزلی است گرچہ گوید سلمیم از خامی است  
(جو بھی حیثیت کو مانتا ہے وہ محتزلی ہے چاہے وہ کتنا ہی کہہ کہ میں سنی ہوں۔  
گویا وہ ناقابل اعتبار ہے)

ہر کہ ہیر دل شد ز حس سنی دلیس اہل بیش اہل عقل خویش پست ہے  
(ہر وہ شخص جو حیثیت سے ہاہر ہے اس کا دل سنی ہے۔ اور وہ خود اہل عقل و  
دانش ہے)

مولانا روی نے جا بجا ثابت کیا ہے کہ ان حواسِ ظاہری کے علاوہ انسان کو کچھ حواس  
باطنی عطا ہوئے ہیں۔ یہ حواس باطنی حواسِ ظاہری کے مقابلے کیلئے زیادہ وسیع اور واقع ہیں۔ ان  
کے نزدیک کسی چیز کے انکار کے لیے یہ ثبوت کافی نہیں کہ وہ دیکھنے میں نہیں آتی یا حواس اس کی  
تصدیق نہیں کرتے۔ ان کے نزدیک باطنِ ظاہر کے چیزیں نہاں اور دوامیں فائدے کی طرح اس  
میں نہاں ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ سخنریں باتیں اپنی ظاہری ہی اور کوتاہ نظری کی عادت کی وجہ سے  
ان حقائقِ باطنی کی وجہ سے محبوب اور اصل غایت و مقصد سے محروم ہیں۔ حواس سے آگے بڑھ کر  
وہ عقل پر بھی تنقید کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ عالم غیب کے حقائق اور انجیاء کے علوم و معارف  
کے بارے میں عقل بھی کوتاہ اور نارس ہے۔ اس کے پاس قیاس نہ کوئی نیا نہیں اور وہ اس عالم کا  
کوئی تجربہ نہیں رکھتی۔ دریائے سور کا رہنے والا آب شیرنے کا کیا اندازہ کر سکتا ہے۔

اے کہ اندر چشمہ شور است جاست      تو چہ دافی شط و جھون و فرات ۱۷۸  
 (اے وہ شخص جس کی جگہ کھارے پانی کے چشمے کے اندر ہے تو شط جھون اور  
 فرات کے بیٹھے پانی کا مزہ کیا جائے۔)

مولانا روم ایک نہایت سیدھی اور عام فہم بات کہتے ہیں کہ اگر عقل دینی معارف و حقائق  
 کے ادراک کے لیے کافی ہوتی تو اہل منطق و استدلال اور ائمہ کلام سب سے بڑے عارف اور  
 دین کے محروم اسرار ہوتے۔ ان کے خیال میں استدلال، مقدمات کی ترتیب اور نتیجہ کا استخراج  
 ایک مصنوعی طریقہ ہے۔ اور اس سے بہت محدود اور ناقص نتائج اخذ کیے جاسکتے ہیں۔ اس سے  
 دینی حقائق کا ثابت کرنا ایسا ہی مشکل ہے جیسے لکڑی کے مصنوعی پاؤں کے ذریعے آزاد چلنا پھر نا  
 اور سفر طے کرنا۔ ان کی یہ تمثیل ضرب المثل کا درجہ رکھتی ہے اور زبانِ زد خاص و عام ہے کہ  
 پائے استدلالیاں چوپیں بود      پائے چوبیں سخت بے ٹمکیں بود ۱۷۹  
 (اہل استدلال کے پاؤں لکڑی کے ہوتے ہیں۔ لیکن سخت سے سخت لکڑی  
 کے پائے میں کوئی قدرت (چلنے کی) نہیں ہوتی)

ان کے نزدیک علم کلام اور مکملانہ بحث و استدلال سے یقین کی کیفیت اور حلاوت  
 ایمانی حاصل نہیں ہوتی، اس لیے کہ مکالم جو تکید احتدمن کے اہل و برائین کو قتل کرتا ہے اور  
 آموختہ سانادیتا ہے خود بے روح اور ذوق و کیفیات یقین سے محروم ہے۔

آل مقلد صد دلیل و صد بیان      بر زبان آرد ندارد ۱۸۰  
 (جو مقلد ہے وہ زبان پر سو دلیل اور سو بیان لے آئے مگر ان میں ذرا سی بھی  
 جان نہیں ہوتی)

چوں کہ گویندہ ندارد جان و فر      گفت اورہ کے یود برگ و شمر ۱۸۱  
 (چوں کہ وہ جو بات بھی کہتا ہے اس میں جان نہیں ہوتی اس لیے وہ گفتگو  
 کیوں کر شر آور برگ بارہو سکتی ہے)

## دھوت مشق

ساتویں صدی عیسوی میں علم کلام اور عقلیت کی جو سر دھوا عالم اسلام میں مشرق سے

مغرب تک چلی تھی، اس سے دل کی انگیٹھیاں سرد ہو گئی تھیں۔ اگر کہیں عشق کی چنگاریاں تھیں تو راکھ کے ڈھیر کے نیچے دبی ہوئی تھیں۔ ورنہ ایک سرے سے دوسرے سرے تک افرادہ دلی بلکہ مردہ دلی چھائی ہوئی تھی اور کہنے والا کہہ رہا تھا:

بجھی عشق کی آگ ان ڈھیر ہے مسلمان نہیں خاک کا ڈھیر ہے  
اس سرد اور خواب آور فضا میں مولانا نے 'عشق' کی صدا بلند کی اور اس زور سے بلند کی کہ ایک بار عالم اسلام کے جسم میں علی سی کونڈگئی۔ مولانا نے کھل کر عشق کی دعوت دی اور محبت کی کرامت اور عشق کی کر شمہ سازیاں بیان کیں۔ وہ کہتے تھے کہ عشق نہایت غیور و خوددار ہے۔ وہ ہفت اقلیم کی سلطنت کو خاطر میز نہیں لاتا۔ جس نے ایک بار اس کا مزہ چکھ لیا اس نے پھر کسی کی طرف نظر اٹھا کر نہ دیکھا:

و عالم سے بیگانہ کرتی ہے دل کو عجب چیز ہے لذت آشنائی کے  
اس فقر جسور اور عشق غیور کا جب وہ تذکرہ کرنے لگتے ہیں تو خود ان پر جوش و سرستی کی کیفیت خاری ہو جاتی ہے اور وہ بے خود ہو کر کہنے لگتے ہیں:

ملکب دنیا تن پرستاں را حلال ما۔ غلام ملک عشق بے زوال ۵  
(دنیا ماد شاہت تن پرستوں کے لیے حلال ہے۔ ہم تو عشق کی باد شاہت  
بے زوال ہیں جو بے زوال ہے)

وہ کہتے ہیں کہ عشق کی ہی وہ بیماری ہے جس سے یہاں کبھی شفا نہیں چاہتا، بلکہ اس میں اضافہ و ترقی کی دعا کرتا ہے

جملہ رنجوراں شفا جویند و ایں رنج افزوں جویند ॥ درد و حنین  
(نظام علمگریوں کا حال یہ ہے کہ وہ شفا کے طالب ہوتے ہیں مگر اس (عشق)  
کے غم کا معاملہ یہ ہے کہ اس کی لپیٹ میں آنے والا مزید غم، درد اور تکلیف کا  
طالب ہوتا ہے)

خوب تر زین سم ندیدم شربتے زین مرض خوشنتر نباشد صحیح و  
(میں نے اس زہر سے بہتر کوئی مشرب نہیں دیکھا اس مرض سے زیادہ بہتر تو

کوئی صحت بھی نہیں ہو سکتی)

مولانا روم کے نزدیک اگر عشق پا کیا ہو تو وہ گناہ نہیں اور اگر وہ گناہ ہے تو ایسا گناہ کہ ہزار طاعیں اس کے سامنے چیج ہیں۔ اس میں ایک گھڑی میں جو ترقی حاصل ہوتی ہے وہ سال ہا سال کی ریاضت سے میر نہیں۔

زین گنہ بہر نباشد طاعیتے سالہا نبیت بہ دیں دم ساعتے ۱۰  
(اس گناہ سے بہتر کوئی طاعت ہو نہیں سکتی۔ برسوں کی طاعت کی بہ نبیت اس کا ایک لمحہ دینداری ہے۔)

اس عشق کی مولانا نے تلقین بھی فرمائی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ محبوب بننا تو ہر ایک کے بس میں نہیں لیکن عاشق بننا ممکن ہے۔ اگر خدا نے تم کو محبوب نہیں بنایا ہے تو تم عاشق بن کر زندگی کا لطف حاصل کرو۔

تو کہ یوسف نیستی یعقوب باش ہچھو او باگریہ و آشوب باش  
(تو اگر یوسف نہیں بن سکتا تو یعقوب بن جا۔ اور ان کی طرح گریہ و زاری کو اپنا شیوه بنالے)

تو کہ شیریں نیستی فرہاد باش چوں نئی لیلی تو مجنون گرد فاش ॥  
(تو شیریں نہیں ہو سکتا تو فرہاد بن جا۔ اس لئے تو لیلی تو ہو نہیں سکتا لہذا مجنون کی طرح سر گرد اال ہو جا)

اتا ہی نہیں مولانا ایک قدم اور آگے بڑھ کر کہتے ہیں کہ عشق میں جو مزہ ہے اور جو ترقی ہے، وہ محبوب بننے میں کہاں؟ اگر محبوبان عالم کو اس سرمدی دولت کا پہاڑیں جائے تو محبوبوں کی صرف سے نکل کر عاشق کی صرف میں شامل ہو جائیں۔

ترک کن معشوقی و کن عاشقی اے گماں مردہ کہ خوب و فائقی ۲۱  
(اے وہ شخص جس کو یہ گماں ہے کہ خوب و فائق ہوں، معشوقی ترک کر دے اور عاشقی اختیار کر لے)

چہان دا

یہ عشق جس کی دعوت مولانا اس جوش و خوش کے ساتھ دیتے ہیں، دل کی زندگی اور بیداری اور اس کی گری کے بغیر ممکن نہیں۔ مولانا کے عہد میں بھی ہر عہد کی طرح دل کی طاقت و وسعت سے غفلت اور ناداقیت بڑھتی جا رہی تھی اور دماغ کی عظمت کا سکنہ دلوں پر پیش تا جا رہا تھا۔ دماغ روشن، مگر دل سرد ہوتے جا رہے تھے۔ معدہ کو زندگی میں مرکزی مقام حاصل ہو رہا تھا۔ ایسے حالات میں مولانا نے دل کی وسعت و عظمت کی طرف متوجہ کیا، وہ تلقین کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ جسم کو جوان بنا نے کی سی لامحہ اور سکندر کی طرح ”چشمہ جیوان“ کی ناکام تلاش کے بجائے عشق کے آب حیات کا ایک جرہ نوش جان اور دل کی زندگی کا سامان کرنے کی ضرورت ہے تا کہ ”صحیح“ معنوں میں زندہ دلی اور نشاط روح حاصل ہو اور پروردہ زندگی میں تو اتنای د رعنائی محسوس ہو

دل بجز تا دامنا باشی جوان      از جملی چہرہ ات چوں ارغوال  
 (اپنے دل کو قوی رکھ کر تو ہمیشہ جوان رہے۔ اور جملی سے تیرا چہرہ بالکل سرخ رہے)  
 طالب دل شو کر تا باشی چوں      تاشوی شاداں و خندان ہچو گل ۳۲  
 (تو دل کا طلب گار بن تا کہ تو شراب کی طرح ہو جائے۔ اور پھول کی طرح  
 شاد و خرم ہو جائے)

### مقام انسانیت

ساتویں صدی ہجری میں استبدادی سلاطین کے مظالم اور ان کے اثرات اور مسلسل جنگوں کے نتیجہ میں عام انسان زندگی سے بیزاری، مستقبل سے مایوسی اور احساس کمتری کے شکار ہو گئے تھے۔ دوسری طرف عجمی تصوف نے انسانوں کو درس دیا کہ ملکوتی صفات کا حصول اس کے بغیر ممکن نہیں کہ انسان بشری لوازمات سے بالاتر ہو جائے اور تجد و تفرد کی زندگی گزارے۔ اس کی تبلیغ کچھ اس امداز سے ہوئی کہ انسان کو اپنی انسانیت پر شرم آنے لگی۔ اور اپنی ترقی انسانیت میں نہیں بلکہ ترک انسانیت میں سمجھنے لگا۔ وہ اپنی رفت و عظمت اور شرافت سے غافل ہونے لگا۔ اس کا نفیاتی اثر یہ ہوا کہ انسان میں بے اعتمادی، نامیدی، افرادگی اور شکستہ دلی کی

منی صفات پائی جانے لگیں۔ وہ بسا اوقات حیوانات و جمادات پر بھی رٹک کرنے لگتا تھا۔ مولانا نے اپنے مخصوص انداز میں اس پہلو کو ابھارا اور انسان کو اس کے اصل مقام سے سے آگاہ کیا۔ مولانا کی اس کاوش کا اثر اسلامی ادبیات پر پڑا اور اس نے شعرو شاعری اور تصوف میں ایک نیا رہ جان پیدا کر دیا۔ مولانا نے انسان کو احسن تقویم ہونے کی طرف توجہ دلائی اور اسے یاد دلایا کہ انسان کے سوا کسی اور کے سر پر (کرامت) کا تاج نہیں رکھا گیا۔ کر منا اور اعطیناں کے خطاب سے انسان کو مشرف کیا گیا۔

کر منا شنید ایں آسمان کہ شنید ایں آدمی پر غمان ۳۲  
(اس آسمان نے کبھی بھی کر منا کے الفاظ نہیں سنے۔ جو رنجور آدمی نے سنے ہیں)  
تاج کر منا سست بر فرق سرت طوق اعطیناں ک آویز بر تھا  
(کر منا کا تاج تیری پیٹھانی پر ہے۔ اور اعطیناں کا طوق تجوہ پر آویز اس ہے۔)  
وہ انسان کو خلاصہ کائنات قرار دیتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ انسان خلاصہ کائنات اور مجموعہ اوصاف عالم ہے۔ انسان کیا ہے۔ ایک کوزے میں دریا بند ہے۔ ایک مختصر سے وجود میں پورا عالم پہاں ہے۔

آفتابے در یکے ذرہ نہاں بآگہاں آں ذرہ بکشاید دہاں  
(ایک سورج ایک ذرے میں پہاں ہے۔ اپاٹک جب وہ ذرہ لب کشانی کرتا ہے)  
ذرہ ذرہ گردو افلاک و زمین پیش آں خورشید چوں جست از کمن ۳۳  
(تو آسمان و زمین ذرہ ذرہ ہو جاتے ہیں۔ اس خورشید کے آگے ان ذردوں کی کوئی حیثیت نہیں)

بھر علیے در نمی پہاں شدہ درس گز تون عالیے پہاں شدہ ۳۴  
(علم کا سمندر ایک قطرے میں پوشیدہ ہے اور تین گز کے جسم میں ایک پوری کائنات پوشیدہ ہے)

مولانا کی نظر میں انسان ہی اس عالم کی وجہ آفریش ہے اور وہ تمام کائنات کا محسود ہے۔ سبھی نہیں بلکہ انسان مظہر صفات الہی ہے اور وہی ایک ایسا آئینہ ہے جس میں تجلیات و

آیات کا عکس نظر آتا ہے۔

آدم اصطراب اوصاف علواست      وصف آدم مظہر آیات اوست  
(انسان اوصاف علو کا مجموعہ ہے۔ اور آدمی کے اوصاف اس کی آیات کا مظہر ہیں)

ہر چہ در دے گی نمایہ عکس اوست      ہچھو عکس ماہ اندر آبجوسٹ  
(جو کچھ بھی اس میں دکھائی دیتا ہے وہ اس کا عکس ہے اسی طرح جس طرح  
چاند ایک نہر میں نظر آتا ہے)

خلق را چوں آب دا صاف وزلال      دندر و تابان صفات ذوالجلال  
(خلوق کو پانی کی طرح صاف و شفاف جان۔ اس کے اندر ذوالجلال کی  
صفات تابندہ ہیں)

علم شاہ عدل شاہ ولطف شاہ      چوں ستارہ چرخ در آب روائی  
(ان کا علم، ان کا عدل اور ان کی مہربانی کی صفات اس میں اس طرح ہیں  
جس طرح آسمان کا ستارہ روائی پانی میں حرکت میں ہو)

### دھوت عمل

مولانا روم تصوف و سلوک کے راہی ہیں مگر وہ تھل، بے عملی اور عزلت نشینی کے بجائے  
عمل، جد و جہد، کسب معاش اور اجتماعی زندگی کے نہ صرف داعی و مبلغ ہیں بلکہ اس کی تلقین کرتے  
ہیں۔ رہبانیت اور ترک دنیا کو دہ روح اسلام کے منافی اور تعلیمات نبوت کے مخالف سمجھتے ہیں۔  
ان کے نزدیک اگر اجتماعی اور سماجی زندگی مطلوب نہ ہوتی تو جمعہ، جماعت اور امر بالمعروف اور  
نکی عن الحسن کی تاکید نہ ہوتی۔ وہ فرماتے ہیں:

مرغ گنھش خواجہ در خلوت مایست      دین احمد را ترہب نیک نیست  
(پرندے نے اس سے کہا کہ اے خواجہ تو خلوت نشین نہ ہو کہ دین احمد میں  
رہبانیت کی کوئی گنجائش نہیں)

از ترہب نہی فرمود آں رسول      بدعتے چوں در گرفتی اے فضول  
(رسول نے ترک دنیا سے منع فرمایا ہے۔ جب تو اس بدعت میں پڑ گیا تو

سب فضول ہے۔)

جمعہ شرط است و جماعت در نماز امر معروف و ز منکر احتراز  
(جمعہ شرط ہے اور نماز میں جماعت شرط ہے۔ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کا  
حکم ہے)

در میان امت مرحوم باش سنت احمد سہل مکوم باش ۱۹  
(مرحوم امت کے درمیان رہا اور سنت احمد کو ترک نہ کرو بلکہ اس کے اطاعت  
گزار رہو۔)

### عقائد اور علم کلام

مولانا روم نے عقليات و خنيات، اپنے زمانے کے علم کلام کی بے اعتدالی، ظاہر پرستی  
اور لفظی معرکہ آرائی پر ہی گرفت نہیں کی اور نہ صرف باطنی اخاسات و وجدان اور روح سے کام  
لینے اور عشق کی دعوت دینے پر اکتفا کیا بلکہ کلامی مسائل و مشکلات کو اپنے مخصوص انداز سے حل  
کرنے اور اپنے مخصوص پیرایے میں بیان کرنے اور دل نشین کرنے کی کوشش بھی کی ہے۔ گویا  
مولانا کی دعوت اور ان کا فلسفہ صرف سلبی اور ناقدانہ نہیں ہے بلکہ ایجادی اور معلمانہ ہے۔ مولانا کا  
خاص طرز یہ ہے کہ وہ دماغ کو نکست دینے کی اور مخاطب کو لا جواب کرنے کی کوشش نہیں کرتے،  
بلکہ اپنی بات کو اس کی خوشی اور رضا مندی سے دل میں بٹھانے اور ذہن میں اتارنے کی کوشش  
کرتے ہیں۔ اس طرز کلام کا نتیجہ یہ ہے کہ مثنوی سے دینی اصول و عقائد اور معلمانہ مسائل و  
مباحث کے بارے میں ایسا یقین اور اطمینان قلب پیدا ہوتا ہے جو علم کلام کے پورے کتب خانے  
سے نہیں پیدا ہوتا۔ وہ اشعری مکتب خیال کے ایک تحریک عالم ہونے کے باوجود ایک نئے علم کلام کے  
بانی ہیں جو نسبتاً قرآن مجید کے طرز استدلال اور فطرت سلیم سے زیادہ قریب ہے۔ وجود باری کا  
مسئلہ علم کلام اور تمام مذاہب کا معرکہ نل آراء اور بنیادی مسئلہ ہے۔ قدیم علم کلام نے اس کے جو  
دلائل دیے ہیں وہ محض منطقی ہیں۔ ان سے یقین و ایمان اور اذعان کی کیفیت پیدا نہیں ہوتی۔  
زیادہ سے زیادہ آدمی لا جواب ہو کر رہ جاتا ہے۔ مگر مولانا نے اس مسئلہ کے سلسلے میں قرآنی طرز  
استدلال اختیار کیا ہے جو ان کی عام روشنی ہے۔ قرآنی طرز یہ ہے کہ وہ فطرت سلیم کو اکساتا ہے اور

اس پر اعتقاد ظاہر کر کے اس کی سوئی ہوئی حس کو بیدار کرتا ہے۔ مولا ناروم وجود پاری پر استدلال کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ دنیا میں بہت کچھ ہوتا نظر آتا ہے۔ لیکن کرنے والا ان ظاہری آنکھوں سے نظر نہیں آتا۔ مگر جو کچھ ہو رہا ہے یہ خود اس کی دلیل ہے کہ اس پرے کے پیچے کوئی کرنے والا ہے۔ لیکن فعل ظاہر ہے اور قابل مختل۔ وہ کہتے ہیں کہ حرکت خود محرک کے وجود کی دلیل ہے۔ اگر کہیں ہوا کی سفناہت ہے تو سمجھو لو کہ ہوا کا چلانے والا بھی ہے۔ وہ یوں بھی سمجھاتے ہیں کہ اگر تمہیں موڑ نظر نہیں آتا تو آہار تو نظر آتے ہیں۔ ان آثار سے سمجھو لو کہ موڑ ضرور ہے۔ جسم میں حرکت و زندگی روح سے ہے، روح اگرچہ نظر نہیں آتی مگر جسم کی حرکت اس کا ثبوت ہے۔ موڑ کے وجود کے لئے اس کے آثار اور صانع کے لئے اس کی مصنوعات سے بڑھ کر اور کیا دلیل ہو سکتی ہے۔ آفتاب کے وجود کے لئے اس کی روشنی سے بڑھ کر اور کیا دلیل ہو گی؟

خود نہاشد آفتابے را دلیل ج کہ نور آفتاب مستطیل ۰۲  
(آفتاب کی کوئی دلیل نہیں ہو گی۔ اس کا نور جو اس آفتاب مستطیل کا حصہ ہے وہ اس کی دلیل ہے۔)

### عجہت اور انہیاء کرام

مولا ناروم انہیائے کرام کا تعارف خود ان کی زبان سے کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ وہ طہیان الہی اور معا الجین قلوب ہیں۔ طبیب بخش سے دل تک پہنچتے ہیں۔ انہیائے کرام براہ راست دل تک پہنچ جاتے ہیں۔ طبیبوں نے صحت جسمانی کے بھا اور انہیاء نے دلوں کی شفایا اور اخلاق و اعمال کی اصلاح پر توجہ دی ہے۔ وہ دلائل نبوت میں بھی عقلی دلائل و مقدمات سے استدلال کرنے کے بجائے عموماً ذوقی و وجدانی دلائل سے استدلال کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ پیغیر کی ہر ادا بتاتی ہے کہ وہ پیغیر ہے۔ وہ سرتاپا اعجاز ہوتا ہے۔ وہ خود اپنی نبوت کی دلیل ہوتا ہے۔ سہی وہ چیز ہے کہ عبد اللہ بن سلام نے جسے دیکھ کر بے ساختہ فرمایا: وَاللَّهُ هَذَا لَيْسَ بِوْجَهِ كَذَابٍ (بخدا یہ کسی دروغ کو کاچھرہ نہیں ہو سکتا) مولا ناروم فرماتے ہیں کہ پیغیر اور امت کے ضمیر میں ایک ایسی مناسبت ہوتی ہے کہ پیغیر جو کچھ کہتا ہے امت کا ضمیر اس پر آمنا و صدقنا ہی پکارتا ہے۔ ان کی نظر میں پیغیر کی صداقت کے لئے کسی خارجی دلیل کی ضرورت نہیں۔ ان لا کہنا

دعویٰ بھی ہے اور دلیل بھی اور نظام عالم اس پر قائم ہے۔ پیاسے کو پانی کی دعوت دی جاتی ہے تو وہ پانی کا ثبوت نہیں مانگتا۔ پچھے کو ماں دودھ یا اننا چاہتی ہے تو وہ دلیل کا انتظام نہیں کرتا۔ طلب اور محبت اعتماد اور پیش قدمی کے لئے کافی ہے۔

تشہ را چوں گوئی تو شتاب      و قدح آب است بستان زد آب  
(پیاسے سے جب تو کہتا ہے کہ جلدی کر۔ پیالے میں پانی ہے، اے تو جلدی سے لے لے۔)

گویدہ تشہ کیں دھوئی است رد      از برم ائے مدی! گھور شو  
(تو وہ پیاسا کب یہ کہتا ہے کہ یہ دھوئی غلط ہے۔ اے دھوئی کرنے والے میرے سر ہانے سے دور ہو جا)

یا بطفل شیر مادر بائگ زد      کہ پیامن مادرم یاں اے ولد  
(یا پچھے جب شیر مادر کے لئے آواز دیتا ہے کہ اے میری ماں آآ اور مجھے دودھ پلاں تیرا بیٹا ہوں)

طفل گویدہ مادر جنت پیار      تاکہ با شیرت بکیرم من قرار ای  
(پچھے کہتا ہے کہ اے ماں دلیل لا۔ تاکہ تیرے دودھ سے قرار حاصل ہو جائے)

محاد

مولانا کے نزدیک موت حقیقی زندگی کا پیش خیرہ اور انسانی زندگی کی ترقی کا زینہ ہے۔ آبادی دیرانی کے بغیر ممکن نہیں۔ خزانہ حب ہی مٹا ہے جب زمین کھودی جاتی ہے۔ جب بنے ہوئے مکان کو دیران کیا جا رہا ہو تو سمجھ لو کہ اسے دوبارہ تعمیر کرنے کا سامان ہو رہا ہے۔ اس جسم کی شکست ایک بڑی تغیری کی علامت ہے۔ کلی کے چنکنے سے سمجھو لینا چاہیے کہ پھل آنے والے ہیں۔

چوں شکوفہ ریخت میوہ سرکند      چوں کہن بٹکست جان سر بر کند ۲۲  
(جب شکوفہ گر جاتا ہے تو میوہ نمودار ہوتا ہے۔ جب جسم ٹوٹ گیا تب ہی اصل جان نمودار ہوتی ہے)

مولانا کی نظر میں نیستی ہی ہستی کا اتحاد ہے۔ اور خالق کی رحمت کو جوش میں

لاتی ہے۔ منم ہمیشہ فقیروں پر ہی سعادت کرتے ہیں۔

ہستی اندر نیستی بتوں بود مالداران بر فقیر آرند جود  
(عدم سے ہی کوئی چیز معرض وجود میں آتی ہے۔ اور مال دار فقیروں پر  
بخشنہشیں کرتے ہیں۔)

ان کے نزدیک اصل موت موت نہیں، زندگی کی تہبید ہے اور مرنے کا دن مومن کے  
لئے شام غم نہیں صحیح عبید ہے۔

آزمودم مرگ من در زندگی است چوں رہم زیں زندگی پابند گیست ۲۲  
(میں نے آزمایا ہے کہ میری موت زندگی میں ہے۔ جب میں اس زندگی سے  
رہائی پا جاؤں گا تو ہی اصل زندگی شروع ہو گی)

### جبر و اختیار

جبر و اختیار کی بحث علم کلام کی مشکل ترین بحثوں میں سے ہے۔ ایک فرقہ اختیار کا منکر  
اور جبر مختص کا قائل ہے جو جبریہ کے نام سے مشہور ہے۔ مولانا فرماتے ہیں کہ انسان اگر مجبور مختص  
ہوتا تو خدا کی طرف سے امر و نہی کا مخاطب کیوں بنتا۔ اور شریعت کے احکام اس کی طرف کیوں  
کر متوجہ ہوتے۔ کیا کسی نے کسی پتھر کو بھی حکم دیتے تھا ہے:

جبریش گوید کہ امر و نہی راست اختیارے نیست دین جملہ خطا است  
(جبریہ کہتے ہیں کہ امر و نہی راست ہیں۔ مگر اختیار کوئی چیز نہیں۔ یہ پوری فکر نکلنا ہے)  
جملہ قرآن امر و نہی است و وعید امر کردن سنگ مرمر را کہ دید ۲۳  
(جب کہ پورا قرآن امر و نہی اور وعید پر مشتمل۔ تو کیا کسی نے کسی کو سنگ  
مرمر کو حکم دیتے دیکھا ہے۔)

بلکہ وہ بڑے سخت انداز سے مزید کہتے ہیں مسئلہ جبر و قدر سے تو جانور تک فطری طور پر  
واقف ہیں۔ کہتے کہ اگر پتھر مارا جائے تو وہ پتھر پر نہیں لپکتا بلکہ انسان کے چیچھے دوزتا ہے۔ جب  
حیوان تک اس حقیقت سے واقف ہیں تو انسان کو شرم آنی چاہئے۔

ہم چنیں گے بر سے نگے زنی بر تو آرد رو د گردد منشی

(اگر تو کتنے کو پھر مارے گا تو کتاب پٹ کر تیری طرف آئے گا۔ اس پھر کی طرف نہیں)

عقل حیوانی چو دانت اختیار ایں مگوائے عقل انسان شرم دار ۲۵۵  
(جب عقل حیوانی کو اس کا ادراک ہو گیا کہ وہ صاحب اختیار ہے تو انسان تو ایامت کہہ بلکہ اس پر شرم کر)

علت و معلول

کائنات میں واقع ہونے والے خواص و واقعات کے اسباب و علل کے بارے میں فلاسفہ اور حکماء کی رائے یہ ہے کہ علت و معلول کا سلسلہ قائم ہے اور معلول کبھی علت اور سبب کبھی سبب سے الگ نہیں ہو سکتا۔ مغز لہ بھی اس رائے سے متاثر ہیں اور اس کا نتیجہ یہ ہے کہ وہ خرق عادت چیزوں کا وجود تسلیم نہیں کرتے اور کرتے بھی ہیں تو بڑی مشکل ہے۔ اشاعرہ اس کے برعکس ہیں۔ ان کے نزدیک کسی چیز کی کوئی علت نہیں ہوتی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہر شخص کو ہر بات کہنے اور اسباب کے انکار و ترک کا بہانہ مل گیا۔ مولانا کا مسلک درمیانی ہے وہ اسباب کی حقیقت کے بھی معرف ہیں۔ ان کے ہاں علل و معلول اور سبب و مسبب کا ایک سلسلہ ہے جس کا انکار ممکن نہیں۔ اللہ کی سنت یہی ہے کہ مسببات اسباب کے تابع ہوں البتہ خرق عادت بھی ممکن ہے اور کبھی کبھی اس کا وقوع ہوتا ہے۔

بیشتر احوال بر سنت رود گاہ قدرت خارق سنت شود  
(العلوم احوال سنت و طریقہ الہی کے مطابق ہی انجام پاتے ہیں۔ مگر کبھی کبھی طریقے سے ہٹ کر بھی ہوتا ہے)

سنت و عادت نہادہ بازہ باز کردہ خرق عادت معجزہ  
(سنت و عادت آپس میں مل کر بازہ بھی ہوتے ہیں۔ اور کبھی کبھی خرق عادت یعنی معجزہ بھی ہوتا ہے)

بے سبب گر عز بما موصول نیست قدرت از عزل سبب معزول نیست ۲۶۷  
(کسی وجہ سے اگر یہ شرف ہمیں نصیب نہ ہوا تو مطلب یہ نہیں ہے کہ سبب نہ

ہونے کی وجہ سے سبب نہیں ہوا)

مولانا مزید فرماتے ہیں کہ اسہاب صرف وہی نہیں جو ہمارے علم و مشاہدہ میں ہیں بلکہ ظاہری اسہاب سے اور کچھ اور اسہاب بھی ہیں جو ہماری نظرودی سے اوجھل ہیں۔ ہم جس طرح ان اسہاب ظاہری کو جانتے پہچانتے ہیں، انہیاں کے کام ان اسہاب حقیقی کو دیکھتے اور محسوس کرتے ہیں۔

وال سبب ۱۰ کاغذیاء را راہبرست آں سہما زیں سہما بر راست

(وہ اسہاب پر جوانہیاء کی رہبری کرتے ہیں، وہ اسہاب ان اسہاب ظاہری سے بر راست ہم تر ہیں۔)

ایں سبب را محروم آمد حصل ۱۰ وال سہما راست محروم انہیاے ۲۰

(ہماری حصل ان اسہاب کی محروم و رازدار ہے۔ مگر ان اسہاب کے محروم و رازدار انہیاء ہیں۔

اسی انداز سے مولانا ان تمام کاغذی مسائل اور مذاہب کے اصول و معتقد کی تعریج کرتے ہیں۔ وہ مکملین داشامروہ کے طرز استدلال اور قلنسے کی طسم آرائیوں کی روشن کے بجائے مثالوں اور سادہ و مبہر طرز بیان کا طریقہ اختیار کرتے ہیں اور انسان کے وجدانی شعور کے ذریعے ان مسائل کو حل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

مشنوی مولانا ردم ان چند کتابوں میں سے ایک ہے جس نے طویل مدت سے عالم اسلام کے وسیع ملکے کو ممتاز کر رکھا ہے۔ اس سے ہر دور میں شاعروں کو نئے مضمائیں، نئی زبان، نیا اسلوب اختذل کرنے میں رہنمائی ملی رہی ہے۔ اہل سلوک و معرفت کو اس سے عارفانہ مضمائیں، وقایق و میقیق علوم اور سب سے بڑھ کر محبت کا پیغام ہمارا ہے۔ اور اس نے عالم اسلام کے افکار و ادیانات پر اپنا گہر اثر چھوڑا۔ تاہم یہ کہا جاسکتا ہے کہ اس کے مضمائیں پیغمبر تھیجید سے بالاتر اور ہر حکم کی لغوش اور خطا سے میرا اور پاک نہیں ہیں۔ بہت سے قاسد الحییہ لوگوں نے اس سے غلط قائدہ بھی اٹھایا۔ وحدۃ الوجود کے مکملین کو بھی اس سے دلائل و شواہد مل جاتے ہیں۔ وہ بہر حال ایک انسان کا کلام ہے جو مصدم نہ تھا۔

مشنوی کا ایک اہم کارنامہ یہ ہے کہ بیسویں صدی عیسوی میں جب عالم اسلام پر دوبارہ ملکیت و حکومت کا حملہ ہوا اور بیرونی کے نئے قلنسے اور سائنس نے قوب میں شکوک و شہابات کی ختم ریزی شروع کی اور یہ رجحان عام ہونے لگا کہ ہر وہ چیز جو مشاہدے میں نہ ہو، جسے حواس گرفت

نہ کر سکیں وہ موجود نہیں تو مشنی نے اس بڑھتے سیالب کا کامیاب مقابلہ کیا۔ ہندوستان میں ان اہل علم کی ایک بڑی تعداد ہے جو اس حقیقت کا اعتراف کرتے ہیں کہ ان کو مشنی کی بدولت ہی دوبارہ دولت اسلام نقیب ہوئی۔ مثلاً بیسویں صدی کے مسلمان فلسفی و مفکر ڈاکٹر سر محمد اقبال۔ انہوں نے بیشتر مواقع پر شیخ روی کے فیض و ارشاد اور اپنے تلمذ و اسٹر شاد کا اعتراف کیا ہے۔

### حوالی:

- ۱۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو زندگانی مولانا جلال الدین محمد، ص ۱۱۶-۱۱۸، ندوی
- ۲۔ مشنی نوں کشور اشاعت نہم، ص ۳۱۹
- ۳۔ مشنی، ص ۱۰۱
- ۴۔ مشنی، ص ۹۶
- ۵۔ ایضاً، ص ۵۵
- ۶۔ مشنی، ص ۲۳۹
- ۷۔ اقبال (بال جبرئیل)
- ۸۔ مشنی، ص ۵۹۱
- ۹۔ ایضاً، ص ۵۹۵
- ۱۰۔ ایضاً، ص ۵۹۵
- ۱۱۔ ایضاً، ص ۳۹
- ۱۲۔ ایضاً، ص ۳۶۶
- ۱۳۔ ایضاً، ص ۱۵۳
- ۱۴۔ ایضاً، ص ۳۹۵
- ۱۵۔ ایضاً، ص ۳۷۵
- ۱۶۔ ایضاً، ص ۵۹۳
- ۱۷۔ ایضاً، ص ۳۷۵

١٨- ایضا، مص ٥٦٢

١٩- دیوان، مص ٥٠٣

٢٠- مشتوی، مص ٢٠٥

٢١- ایضا، مص ١٨٠

٢٢- ایضا، مص ٧٣

٢٣- ایضا، مص ٢٧٦

٢٤- ایضا، مص ٣٦٢ - ٣٦١

٢٥- ایضا، مص ٣٦٣

٢٦- ایضا، مص ٣٢٧

٢٧- ایضا، مص ٢٥

☆☆☆

## مولانا روم کا تصور روح

مولانا روم تشبیہات و تمثیلات کے حوالے سے اپنی مثال آپ ہیں۔ اس معاملے میں ان کا کوئی ٹانی نہیں۔ انہوں نے تمام اخلاقی و روحانی مسائل کے حل کے لئے منطقی استدلال سے کام لیا لیکن جب وہ کسی شے کی وضاحت تشبیہ یا مثال سے کرتے ہیں تو اس میں زیادہ دلکشی پیدا ہو جاتی ہے۔ ان کی مشنوی حکمت و عرقان کا اعلیٰ نمونہ ہے۔ میں کون ہوں؟ میں کہہ رے آیا ہوں؟ مقصد حیات کیا ہے؟ خالق اور جخلوق کے درمیان تعلق کی نوعیت کیا ہے؟ یہ وہ سوالات ہیں جن کے جواب اہل دین اور اہل دانش کے لئے بڑی اہمیت کے حوال ہیں اور ہر ایک نے اپنی بصیرت کے مطابق ان کے جوابات ڈھونڈنے کی کوشش کی ہے۔ موجودہ دور میں بھی تمام اہل علم ان سوالات کے جوابات ڈھونڈنے میں مصروف ہیں۔

مولانا اپنی مشنوی کے آغاز میں بانسری بجانا شروع کرتے ہیں اور بانسری کی تشبیہ سے روح انسانی کی ماہیت اور اس کے مقصود و میلان کو دلسوز طریقے سے بیان کرتے ہیں۔ ان کا یہ مضمون تمام مشنوی و تصوف کا لب لباب ہے۔ ان کے ابتدائی اشعار کا تعلق مشنوی کے ساتھ ایسا ہے جیسا کہ سورۃ فاتحہ کا قرآن پاک کے ساتھ ہے۔ جس طرح اللہ رب العزت نے پورے قرآن پاک کو سورۃ فاتحہ میں سو دیا ہے اسی طرح مولانا روم نے تمام مشنوی کو اس کے ابتدائی اشعار میں سو دیا ہے۔ ان کے تمام تصورات، تجیازات اور ان کا تصور روح درج ذیل اشعار میں پوشیدہ ہیں۔

بشوواز نے چوں حکایت سیکنڈ  
از جدائی باشکایت میکنڈ  
کز نیتاں نام رایدہ اند  
از نفیرم مردوزن نالیدہ اند

سینہ خواہم شردہ شردہ از فراق      تا گویم شرح درد اشتیاق  
 ہر کے کہ دور ماند از اصلی خویش      باز جوید روزگار وصل خویش  
 ترجمہ: بانسری سے سن کہ وہ کیا بیان کرتی ہے اور  
 جدایوں کی (کیا) شکایت کرتی ہے کہ جب سے مجھے  
 بنسلی سے کاٹا ہے میرے نالے سے مرد و عورت (سب)  
 روتے ہیں۔ میں ایسا سینہ چاہتی ہوں جو جدائی سے پارہ  
 پارہ ہو تاکہ میں عشق کے درد کی تفصیل سناؤں۔

انھوں نے روح کو بانسری سے تشییہ دی ہے۔ بانسری کی آواز میں سوز کیوں ہے؟ اس کو  
 اس جدائی کا صدمہ ہے جو بانسری کو بانس کے درخت سے کٹ جانے کی وجہ ہے۔ بانسری  
 کے نیچے ایک سوراخ کیا جاتا ہے جو بانسری کی آواز کو نکلنے میں مدد دیتا ہے۔ مولانا کا خیال ہے  
 کہ بانسری اپنی جدائی کے صدرے کو اپنا سینہ چیر کرنا لہ فراق ناتی ہے۔ لہذا اے انسان تیرے  
 اندر وہ فراق کیوں نہیں موجود تو بھی تو اپنی اصل سے جدا ہوا ہے۔ ان کے خیال میں ارواح،  
 روح الارواح یعنی اللہ رب العزت سے جدا ہوئی ہیں۔ قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے:

پھر اس کو درست فرمایا اور پھر اس میں اپنی طرف سے  
 روح پھونگی اور تمہارے کان اور آنکھیں اور دل بنائے مگر  
 تم بہت کم شکر کرتے ہیں۔

مولانا کے خیال میں روح کے مقام کی مہیت کا ادراک ممکن نہیں۔ چنانچہ انھوں نے اس  
 مقام کو نیستان سے تعبیر کیا ہے۔ روح نیستان سے اسفل اسافلین میں جاگرتی ہے۔ سے قرآن  
 پاک کے مطابق ارواح کا تعلق عالم امر سے ہے اور یہ عالم زمان و مکان کی حدود و قیود سے باہر  
 ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے:

اور تم سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو کہہ دو  
 کہ وہ میرے پروردگار کی ایک شان ہے اور تم لوگوں کو  
 بہت ہی کم علم دیا گیا ہے۔

روح جب عالم امر سے عالم خلق میں آتی ہے تو عالم خلق میں آکر خوف، اخطراب اور کرب محسوس کرتی ہے اور ہمہ وقت اس کی یہ کوشش رہتی کہ واپس اپنے اصل کی طرف عود کر جائے۔

بقول غالب:

عشرت قطرہ ہے دریا میں فنا ہو جانا  
درد کا حد سے گزرنा ہے دوا ہو جانا

یہاں ایک بات کی وضاحت ضروری ہے کہ ارداح حقیقت میں واحد ہی ہیں اور ان کی کثرت میں ایک ہی بنیادی وحدت پائی جاتی ہے۔

دندنه ایس ہائے ازدھائے اوست

ہائے دھوئے روح از ہیہائے اوست

ترجمہ: اس پانسری کی آواز اس کی پھونکوں کی وجہ سے ہے۔ روح کا شور غل اس کی تنبیہات کی وجہ سے ہے۔

پانسری کی آواز تب ہی پیدا ہوتی ہے جب اس کا ایک منہ بجانے والے کے لبوں میں ہوتا ہے اور وہ دوسرے منہ سے آواز نکلتی ہے یعنی پانسری کے مختلف شرود کا انحصار بجانے والے کی پھونک پر ہے۔ مولانا کے خیال کے مطابق اسی طرح ارداح انسانی ایک ہی وحدت سے نکلتی ہیں اور پانسری کی شرود کی طرح کثرت اختیار کر لیتی ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ تمام ارداح عالم روحانی میں ایک گوہر، ایک وجود تھیں لیکن مادی اجسام میں آکر یہ نور متعدد اور منقسم نظر آتا ہے۔

یہاں ایک بنیادی نکتہ ہمارے سامنے آتا ہے کہ ارداح زوال و فراق میں کیوں بنتا ہیں۔

مولانا روم اس بنیادی نکتے کا جواب دیتے ہوئے سفیر روم اور حضرت عزٰز کے درمیان ایک فرضی مکالہ بیان فرماتے ہیں۔ سفیر روم حضرت عزٰز سے سوال کرتا ہے کہ مرغ روح کو اس قفس غصري میں کیوں مقید کیا گیا ہے؟ حضرت عزٰز نے جواب دیا کہ تو نے اپنے معنی آواز کو الفاظ میں کیوں بند کیا ہے؟ تجھے آخر اس سے کوئی تو فائدہ مقصود ہے۔ اسی طرح اللہ رب العزت روحون کا اس میں فائدہ سمجھتا ہے اور ان کو عالم امر سے عالم خاکی (علم خلق) میں پاپہ گل کرتا ہے۔ مولانا کے خیال میں یہ دنیا ارداح کے لئے سیرت سازی اور اصلاح احوال کا کارخانہ ہے۔ یہ دنیا جس میں

شروع باطل موجود ہے روح کی ورزش اور اس کے امتحان کا سامان ہے۔

روح انسانی عالم مادی کی نہیں بلکہ عالم امر کی پیداوار ہے اور اپنی ماہیت کے اعتبار سے جو ہر ازلي ہے۔ چنانچہ روح انسانی جو ہر ہے اور یہ جہاں اس کا عرض ہے۔ خاکی جسم کے ساتھ دانشگی کے باوجود روح اپنے نور و شعور کو برقرار رکھتی ہے۔ اس کا کوئی ایک درجہ نہیں بلکہ وہ کئی درجے طے کرتی ہوئی روح القدس کے درجے تک پہنچ جاتی ہے۔

انسان جو کہ ظاہر میں ایک جسم ہے مگر حقیقت میں وہ ایک روح ہے۔ آنکھ کی بصارت روح کی بدولت ہے، ہم آنکھ کو دیکھ سکتے ہیں مگر روح کو نہیں دیکھ سکتے جو کہ بصارت کا سرچشمہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اکثر مادیت پسند فلسفیوں نے روح کے وجود سے انکار کیا ہے۔ مولانا روم بادیت پسند فلاسفہ کے اس تصور کو بڑی خوبصورت تجھیل میں یوں بیان فرماتے ہیں کہ ایک شخص محوڑے پر سوار ہے لیکن اس وہم میں جلا ہے کہ اس کا محوڑا جنم ہو گیا ہے اور اسے ڈھونڈنے کے لئے پریشان ہو کر ادھر ادھر دوڑتا ہے۔ اسی طرح انسان اپنی روح کو گشادہ اور ناپید سمجھتا ہے حالانکہ وہ اس کی طبق سے زیادہ قریب ہے۔

ان کے خیال میں روح کی حیثیت مغز کی ہے اور جسم چلکے کی مانند ہے۔ اس مادی عالم میں جسم روح کے بغیر بیکار ہے اور کسی قسم کے افعال سرانجام نہیں دے سکتا ہے یعنی روح کے بغیر جسم جماد ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ رب العزت نے جسم و روح میں ازدواج پیدا کیا ہے۔ اس مادی عالم میں نتائج ترکیب و ازدواج ہی سے پیدا ہوتے ہیں۔

تمام ازدواج کا صدر روح الازدواج یعنی اللہ رب العزت سے ہوتا ہے اور عالم مادی میں منتقل ہونے کے بعد ازدواج پر جسم خاکی کا غلاف چڑھ جاتا ہے کیونکہ لطافت جلوہ گر ہو نہیں سکتی بغیر کثافت کے۔ اگر ان محسوسات اور محتولات کے پردے ہٹ جائیں تو روح پھر سے اپنے معبود سے ہمکنار ہو جاتی ہے۔ روح القدس انسان کی اپنی روح کی ماہیت ہے اور اس کی اپنی ملکوتی صفت ہے۔ ہر قلب صافی محل ہو سکتا ہے۔

روح کے اندر ہر وقت اپنے اصل سے ملنے کی یعنی خدا طلبی کی پیاس موجود رہتی ہے مگر جسمانی خواہشات کے تہجوم نے اسے آب حیات سے محروم کر رکھا ہے۔ مولانا اس حقیقت کو ایک

خوبصورت تمثیل کے ذریعے بیان فرماتے ہیں کہ ایک شخص نہر کے کنارے اونچی دیوار پر پیاسا بیٹھا تھا۔ اس دیوار کے نزدیک کوئی ایسا دروازہ نہیں تھا جہاں سے گزر کر وہ پانی تک پہنچتا۔ اس کے ذہن میں ایک ترکیب آئی۔ چنانچہ اس نے دیوار کی ایشیں الہاڑ کر پانی میں مہکنا شروع کر دیں۔ رفتہ رفتہ دیوار پست ہوتی گئی اور وہ پانی تک پہنچ گیا۔ اس تمثیل سے وہ یہ بیان کرنا چاہتے ہیں کہ انسان نے اپنے ارگرد دنیاوی خواہشوں کی ایک دیوار کو بلند کر رکھا ہے جو اسے روحانیت کی نہر سے دور رکھے ہوئے ہے۔ اگر انسان اس دیوار کو گردے تو ہمہ وقت روحانیت کی نہر سے اپنی پیاس کو بجا سکتا ہے۔ مولانا کے خیال کے مطابق روح اور نفس کا تعلق ایسا ہی ہے جیسا کہ گدھا سوار اور گدھے کا ہے۔ اگر گدھا سوار گدھے سے غافل ہو جائے تو گدھا منہ اٹھا کر بزرہ کی طرف چل پڑتا ہے۔ اگر گدھا سوار ہوشیار ہو تو گدھے کو سیدھے راستے پر چلا سکتا ہے۔ لہذا انسان کو نفس کی طرف سے غافل نہیں ہونا چاہئے کیونکہ اس کا فطری میلان اور ہے اور روح کی منزل مقصود اور ہے۔ انسان جسم، روح اور نفس کا مرکب ہے۔ ان میں سے نفس انسان کا سب سے بڑا خطرناک دشمن ہے۔ یہ ہمہ وقت دھوکہ دیتا رہتا ہے۔ نفس کے دھوکے اور من کی چوریاں انسان کے ساتھ ساتھ ہیں۔ انسان اپنے نیک اعمال اور عبادات کو ایک تحلیلے میں جمع کرتا رہتا ہے لیکن کچھ عرصہ بعد جب وہ باطن کی آنکھ سے تحلیلے کے اندر جھاکنکر دیکھتا ہے تو تھیلا خالی ہوتا ہے۔ وہ حیران ہو جاتا ہے کہ اس کے تمام نیک اعمال ضائع ہو چکے ہیں۔ اسے کیا خبر کہ ایک چوہے (نفس) نے اس تحلیلے میں سوراخ کر رکھا ہے اور اندر ہی اندر تمام گندم کھا گیا ہے۔ اگر انسان اپنے نفس کا محاسبہ نہ کرے تو نفس اپنے مکرو弗ریب سے اس کے تمام اعمال کو نیست و نابود کر دیتا ہے۔ چنانچہ مولانا فرماتے ہیں:

مادریں انبان گندم می کنیم گندم جمع آمده گم می کنیم  
می بیند-شم آخر ما بہوش کاں خلل در گندم است از مکر موش  
موش تا انبان ما خفره زده است واژنش انبار ما ویراں شده است  
اول اے جاں دفع شرموش کن وانگہ اندر جمع گندم جوش کن  
چنانچہ وہ لوگ جو نماز میں اللہ رب العزت کے حضور خشوع و خضوع کے ساتھ حاضر نہیں

ہوتے اور حضن جبکش اعضاء کو نماز سمجھتے لیتے ہیں اور اپنے آپ کو بے نمازیوں کے مقابلے میں عابد و متqi سمجھتے ہیں ان کی عمر بھر کی نمازیں غارت ہو جاتی ہیں۔ مولانا فرماتے ہیں:

بشو از اخبار آں صدر الصدور لاصلوة (ثم) الا بالحضور

نبی پاک ﷺ کی حدیث مبارکہ ہے کہ

لاصلوة الا بحضور القلب

روح اور نفس کے تعلق کو ایک خوبصورت تمثیل سے واضح کرتے ہوئے مولانا فرماتے ہیں کہ ایک شخص ایک بادشاہ کے پاس گیا اور عرض کیا کہ مجھے ایک سفیدہ فام گھوڑا چاہئے۔ بادشاہ نے ایک گھوڑے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ یہ گھوڑا لے جاؤ۔ اس شخص نے جواب دیا کہ یہ گھوڑا اٹی سمت میں چلتا ہے۔ بادشاہ نے کہا کہ تم اس کی دم اپنے گھر کی طرف کر دینا یہ تمہیں گھر پہنچا دے گا۔ مولانا اس تمثیل سے یہ وضاحت کرنا چاہتے ہیں کہ اگر انسان اپنے نفس کے تابع ہو گا تو وہ اٹی سمت میں چلتا جائے گا اور اگر انسان اپنے نفس کو روح اور عقل کے تابع رکھے گا تو وہ سیدھی سمت میں چلے گا یعنی اس دنیاوی اور اخروی زندگی میں کامیابی سے ہمکنار ہو گا۔

انھوں نے عقل اور دنیاوی لذتوں کو ایک بادشاہ، لوڈی اور ایک زرگر کے قصے میں بیان فرمایا ہے۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ بادشاہ ایک لوڈی پر عاشق ہو گیا اور اسے اپنے ساتھ لے آیا۔ لوڈی جو کہ ایک زرگر پر عاشق تھی بیمار ہو گئی۔ بادشاہ نے اس کا علاج اپنے ملک کے تمام طبیبوں سے کروایا مگر مرض بڑھتا گیا۔ نامیدہ ہو کر اللہ رب العزت کی طرف رجوع کیا تو خواب میں ایک بزرگ ظاہر ہوئے جو بعد میں ایک حقیقت کے روپ میں آکھڑے ہوئے۔ انھوں نے مرض کی تشخیص کی اور یہ نتیجہ نکالا کہ زرگر کو منگوا کر اسے بد صورت بنا دیا جائے اس طرح لوڈی کی رغبت اس سے اٹھ جائے گی اور وہ شفایا ب ہو جائے گی۔ زرگر مر جائے گا اور بادشاہ آرام و اطمینان سے زندگی بسرا کرنے لگے گا۔ مولانا کے نزدیک اس حکایت کی غرض و غایت یہ ہے کہ بادشاہ سے مراد روح ہے اور لوڈی سے مراد عقل۔ روح نے عقل کا ساتھ اس لئے چاہا کہ اس کی بدولت دیدار حق سے فیض یاب ہو سکے لیکن عقل نفس (زرگر) پر عاشق ہو گئی اور اس کی رضا کے

لئے دنیاوی مشاغل میں بستلا ہو کر مشاہدات حق سے دور ہو کر بیمار پڑ گئی۔ اب انسان کی روح اپنی کنیز کے علاج کے درپے ہوئی تو سالکان طریقت یعنی غلط کار مرشدین سے لاحصل علاج شروع کروایا جو خود بھی اس مرض میں بستلا تھے۔ اس سے اثار روح کی طبیعت پریشان ہو گئی۔ روح نے استخارہ کر کے مرشد کامل حاصل کیا جس نے آکر مکمل تشخیص کر کے نفس سرکش (زرگر) کو ختم کر کے روح کو حاصل باللہ کیا۔ ۵

مقدار العلوم میں اس کی وضاحت یوں ہے کہ بادشاہ کی روح اپنی کنیز نفس پر عاشق ہے اور نفس دنیاوی لذتوں پر فریفہ ہے۔ عام اطباء اس کا علاج نہیں کر سکتے۔ لہذا شیخ کامل کی طرف رجوع کرنا چاہئے جو اپنی تربیت کے اثر سے نفس کی نظر میں دنیا کو بد صورت بنادے گا اور پھر نفس روح کے تابع ہو جائے گا۔

مولانا کے تصور روح سے ایک بات واضح ہو جاتی ہے کہ روح اگر نفس کے تابع اور دنیاوی لذتوں کے عشق میں گرفتار ہو جائے تو بیمار ہو جاتی ہے جبکہ مرشد کامل کی رہنمائی سے اللہ رب العزت تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ یوں روح خوش و خرم ہو جاتی ہے۔ ان کے خیال میں دل ایک حوض ہے جو بے پایاں دریا سے ملا ہوا ہے اگر حوض (دل) کا اندر وہی راستہ جو اس دریا کو ملا رہا ہے کھلا رہے تو فیضان و عرفان بھی بے پایاں ہو سکتا ہے۔ اسی طرح اگر محدود کا تعلق لا محدود سے منقطع ہو جائے تو پانی رک جائے گا اور بو پڑ جائے گی۔ ۶ یعنی انسان کے دل یا روح کا رابطہ اللہ رب العزت کے ساتھ رہنا چاہئے یہاں ایک نکتے کی وضاحت ضروری ہے کہ صوفیاء کے ہاں لفظ دل فکر کے معانی میں استعمال ہوتا ہے۔ اگر انسان کی روح اور اللہ رب العزت کے درمیان رابطہ منقطع ہو جائے تو روح فاسد خیالات سے آلو دہ ہو جاتی ہے۔ لہذا انسان پر فرض ہے کہ وہ اپنی روح کو اعلیٰ مقام پر پہنچانے کے لئے اپنے نفس یا عقل کو مادی غلطتوں اور دنیاوی لذتوں سے پاک کرے مولانا فرماتے ہیں

آئینہ ات داں چراغ نماز نیست

زانکہ زنگار از دخش ممتاز نیست

ترجمہ: (کیا تجھ کو یہ بھی معلوم ہے کہ تیرا آئینہ کیوں عکس نہما

نہیں اس لئے کہ اس کے چہرے بے زنگار دو نہیں کیا گیا)

جو آئینہ قلب غفلت کے زنگ سے پاک ہے وہ خورشید خدا کے نور سے جگنگار ہا ہے۔ انسان اس نور کو اسی وقت حاصل کر سکتا ہے جب طلب دنیا کے زنگ کو آئینہ دل سے صاف کر دے۔

مولانا کے خیال کے میں اس زنگ سے مراد گناہ ہے یعنی گناہ روح کو آلووہ کر دیتا ہے۔ نبی پاک ﷺ کی حدیث ہے کہ جب انسان گناہ کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک سیاہ دھبہ بن جاتا ہے اگر وہ مسلسل گناہ میں رہے تو پورا دل سیاہ ہو جاتا ہے لیکن جب انسان گناہ کرنے کے بعد توبہ کرتا ہے یعنی اس گناہ کو ہمیشہ کے لیے ترک کر دیتا ہے تو یہ سیاہ دھبہ صاف ہو جاتا ہے۔ یہاں ایک نکتے کی وضاحت ضروری ہے کہ گناہ تو ختم ہو جاتا ہے مگر اس کے اثرات باقی رہتے ہیں ایک کہاوت ہے کہ ایک شخص کا بیٹا نافرمان تھا۔ اس شخص نے اپنے کمرے کی دیوار پر لکڑی کا تختہ لٹکا دیا جب بھی اس کا بیٹا نافرمانی کرتا وہ اس کے بدے لکڑی میں تختہ پر ایک کیل گاڑ دیتا تھی کہ ایک دن وہ پورا تختہ کیلوں سے بھر گیا ایک دن اس کے بیٹے نے اپنی تمام تر نافرمانیوں کی معافی مانگ لی۔ اس کے باپ نے تختہ پر لگے ہوئے تمام کیل اکھاڑ کر پھینک دیئے اور اپنے بیٹے سے کہا کہ جب تو کوئی نافرمانی کرتا تھا تو میں اس کے بدے اس تختہ پر ایک کیل گاڑ دیتا تھا آج تو نے معافی مانگ لی اور میں نے تمام کیل اکھاڑ کر پھینک دیئے مگر تختہ پر کیلوں کے نشان نہ مٹا سکا یعنی گناہ کے اثرات باقی رہ گئے۔

جس طرح جسم مختلف بیماریوں سے متاثر ہوتا ہے اسی طرح روح کی بھی بیماریاں ہیں۔ موجودہ دور میں جسم کی سب سے خطرناک بیماری کینسر ہے۔ روح کا کینسر حسد ہے۔ مولانا کے خیال کے مطابق حسد، حرص وغیرہ روح کی ہی بیماریاں ہیں۔ زندگی کا اصل مقصد بلند ترین مقامات کی طرف پرواز کرنا ہے جس کا آخری مقام عشق یعنی اللہ رب العزت کی ذات ہے لیکن روح کے پروبال حسد، حرص مال اور حب جاہ کے بوجھ سے اپنی پرواز سے محروم ہو جاتے ہیں۔

بقول اقبال

اے طاڑلا ہوتی اس رزق سے موت اچھی

جس رزق سے آتی ہو پرواز میں کوتاہی

ہوس کی کثرت، خود غرضی اور مادی خواہشات روح کے گرد پتھری چلی جاتی ہیں اور اس پر غلابت کا ایک غلاف چڑھ جاتا ہے جو اس کی روحانی موت کا باعث ہوتا ہے۔

حلال و حرام روزی کا بھی روح پر براہ راست اثر ہوتا ہے۔ جدید سائنسی تحقیقات نے ثابت کیا ہے کہ انسانی جسم میں ایک ہی معدہ ہے مگر حلال رزق اور حرام سے کائے گئے رزق کے ہاضم کا عمل ایک ہی معدہ میں مختلف طریقے سے ہے۔ حلال رزق کو انسان سادہ طریقے سے کھاتا پیتا ہے مگر حرام سے کائے ہوئے رزق میں زیادہ تر مغز غذا میں شامل ہوتی ہیں۔ معدے میں ان غذاؤں کے ہضم کرنے کا طریقہ کار بھی الگ ہے۔ اسی طرح حرام طریقے سے کمائی ہوئی روزی کے کھانے سے بے برے خیالات جنم لیتے ہیں۔ روح کی مثال ایک چہارغ کی مانند ہے، حلال روزی چہارغ کے لئے رونگ کی طرح ہے اور حرام روزی اس چہارغ میں پانی کا کام کرتی ہے۔ اے اور ہم نے بھی آدم کو عزت بخشی اور ان کو جنگل اور دریا میں سواری دی اور پاکیزہ روزی عطا کی اور اپنی بہت سی

### تحقیقات پر فضیلت دی ۸

اگر اس آہیت کا عینق جائزہ لیا جائے تو اللہ رب العزت نے اولاد آدم کی عزت کو پاکیزہ رزق سے نسلک کیا ہے۔ اگر جسم پاکیزہ ہوگا تو روح پاکیزہ ہوگی روح اور رب پاکیزہ ہوگی جب انسان کی فکر پاکیزہ ہوگی۔ انسان کی فکر رب ہی پاکیزہ ہو سکتی ہے جب اس کا رزق پاکیزہ ہوگا۔ مولا نا بھی حلال و حرام غذا کے جسمانی و روحانی اثرات کے قائل ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ جسم پر غذا کے دھرم کے اثرات ہوتے ہیں۔ اگر کوئی شقی جسمانی لحاظ سے قوی اور تندروست ہے اور ایسی غذا کھاتا ہے جو صحت و قوت آفرین ہے تو شقی ہونے کے باوجود اس کو اس غذا سے جسمانی فائدہ پہنچے گا لیکن انسان کی ماہیت جسم نہیں بلکہ روح ہے جو غذا کو اس نظر سے دیکھتی ہے کہ یہ حلال طریقے سے روزی حاصل کی گئی ہے یا بے ایمانی اور ظلم ہے۔ مولا نا فرماتے ہیں کہ حلال و حرام کا انسان کی روح پر براہ راست اثر ہوتا ہے۔ حلال کی روزی سے جو ایمان داری اور محنت سے حاصل کی گئی ہے انسان کے ذہن میں علم و حکمت کا اضافہ ہوتا ہے، عشق حقیقی اور رقت پیدا ہوتی ہے۔ حرام کی روزی سے حسد اور بغض اور جہالت میں اضافہ ہوتا ہے۔ غذا کے اثرات

روح پر حلال و حرام روزی سے مرتب ہوتے ہیں۔ روزی ایک تھم ہے اور خیالات اس کا شر ہیں۔ حرام کی روزی سے برے خیالات پیدا ہوتے ہیں جب کسی شخص کے دل میں برے خیالات اور خراب میلانات دیکھو تو سمجھ لو کہ یہ حرام کا لقہ کھاتا ہے۔

لقمہ کاں نور افزوو و کمال آں بود آور دہ از کب حلال  
 رو غنے کا یہ چانگ ما کشد آب خوانش، چون چرانے را کشد  
 علم و حکمت زاید از لقمہ حلال عشق ۔ رقت زاید از لقمہ حلال  
 چون زلقمہ تو حسد بینی دوام جہل و غفلت زاید، آن را دان حرام  
 لقمہ تھم است و برش اندیشہا لقمہ بھرو گوہر ش اندیشہا  
 زاہد از لقمہ حلال اے سہ خور در دل پاک تو و در دیدہ نور و  
 مولانا فرماتے ہیں کہ ذوق آفت نفس ہے۔ جس طرح حلوہ کھاتے رہنے سے خون کی خرابی  
 اور جسم میں پھوڑے نکل آتے ہیں اسی طرح تعریف سننے کا شوق بھی رفتہ رفتہ سراہیت کرتا جاتا  
 ہے اور انسان کی روحانی زندگی کو سووم کر دیتا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ غم روزگار سے روح کو  
 مجروم نہیں کرنا چاہئے بلکہ مادی مسائل کو جسم کے حوالے کر دینا چاہئے اور ان کا حل بھی جسمانی  
 جدوجہد سے تلاش کرنا چاہئے۔ لہذا اسی بھی فائدے یا نقصان کو جان کاروگ نہیں ہنا لینا چاہئے  
 ۔ دنیاوی غم کا بوجھ روح پر ڈالنا ایسا ہی ہے کہ گدھے کا پلان سچ کے سر پر لدا ہوا ہے اور گدھا  
 فراغت سے چڑا گاہ میں چر رہا ہے۔ اس سے انسان کی روح زخمی ہو جاتی ہے جسم کا زخم تو بھر جاتا  
 ہے مگر روح کا زخم بھرنا مشکل ہو جاتا ہے۔ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ منہ سے نکلی ہوئی بات اور  
 بندوق سے نکلی ہوئی گولی کو کبھی واپس لوٹایا نہیں جا سکتا ہے۔ اسی طرح روح کے زخم کو دوبارہ بھرا  
 نہیں جا سکتا۔

انسان کی روح نفع الہی ہے لیکن انسان اپنی اصلیت بھول کر اپنی روح کو حیوان سمجھتا ہے  
 کیونکہ ایسے انسان کا میلان زیادہ تر کھانے، پینے اور تناول کی طرف ہوتا ہے۔ مولانا کے خیال  
 کے مطابق ایسے انسان نے جریئل کو اپنے گھر کے اندر ایک ستون سے باندھا ہوا ہے جس سے  
 وہ اپنی پرواز سے محروم ہو گیا ہے اور اس کے سامنے بھی بھونا ہوا گوشت اور کبھی گھاس ڈالتا ہے

کیونکہ وہ انسان غذا نے روح سے نا بلد ہے گویا اسے بھوکا مارتا ہے۔ روح کی غذا عشق الہی ہے دنیاوی لذت نہیں ہے۔ جب نفس کی برا بیاں روح کو جکڑ لیتی ہیں اور وہ اپنی پرواز سے رک جاتی ہے تو مولانا کے خیال میں یہی دوزخ کے سات دروازے ہیں چنانچہ وہ فرماتے ہیں

صورت نفس را بجوئی اے پر

قصہ دوزخ بخواں باہفت در

قرآن پاک میں انسانی نفس کی تین اقسام بیان ہوئی ہیں۔

۱۔ نفس امارہ: قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے

اور میں اپنے تیس پاک صاف نہیں کہتا کیونکہ نفس امارہ

انسان کو برائی سکھاتا رہتا ہے۔ مگر یہ کہ میرا پروردگار رحم

کرے۔ بے شک میرا پروردگار بخششے والا مہربان ہے ۱۰۱

۲۔ نفس لواحہ: قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے

ہم کو روزِ قیامت کی قسم۔ اور نفس لواحہ کی کہ سب لوگ اٹھا

کر کھڑے کئے جائیں گے ۱۱۱

۳۔ نفس مطمئنہ: قرآن پاک میں ارشاد ربانی ہے

اے اطمینان پانے والی روح اپنے پروردگار کی طرف

لوٹ چل، تو اس سے راضی وہ تجھ سے راضی ۱۱۲

مولانا فرماتے ہیں کہ شیطان انسان سے الگ کوئی مستقل وجود نہیں رکھتا نفس امارہ اور

شیطان ایک معنی کی دو مختلف صورتیں ہیں چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ

نفس و شیطان ہر دو یک تن بودہ اند در و صورت خویش را بنمودہ اند

مولانا کے خیال میں نفس امارہ سات دروازوں والے دوزخ کے ساتھ تشبیہ کامل رکھتا ہے۔

جس طرح سات دروازوں کی دوزخ کا کام جتلائے عذاب کرنا ہے۔ اسی طرح نفس امارہ سات

اعضاء سے افعال قبیحہ صادر کر کے انسان کو جتلائے عذاب کرتا ہے وہ سات اعضا یہ ہیں۔ اول

ذہن جس سے آدمی جو کچھ چاہتا ہے کہہ اور کر بیٹھتا ہے۔ دوم فرج جس سے زنا اور لواطت وغیرہ

صادر ہوتے ہیں۔ سوم ہاتھ جو گناہ قتل، ایذا نے مظلوم اور چوری وغیرہ کے مددگار ہیں۔ چوتھے پاؤں جن کی رفتار اور چلنے پھرنے سے گناہ صادر ہوتے ہیں۔ پانچویں آنکھ جس سے نامحرم عورت کو نگاہ بد سے دیکھا جاتا ہے۔ چھٹے کان جو غیبت اور فساد کی باتیں سنتے ہیں۔ ساتواں قلب جو گناہ کا مخزن ہے۔ اسی طرح جسم کے بھی سات دروازے ہیں۔ ۱. جس ۲. بڑ ۳. حسد ۴. خدھ ۵. غصب ۶. شہوت۔ ۷. کبر۔

تقریباً تمام صوفیاء کے ہاں اور بالخصوص مولانا روم کے خیال کے مطابق عذاب دوزخ کوئی انتقامی کارروائی نہیں بلکہ اصلاحی ہے۔ گناہوں سے جو غلاف روح پر چڑھ جاتا ہے وہ ایسا ہے جیسے کہ مغز کے اوپر چھلکا ہے۔ مثلاً اخروث کے چھلکے کو چوٹ مار کر توڑنا پڑتا ہے تو اندر سے صاف مغز نکلتا ہے۔ اسی طرح مولانا کا خیال ہے کہ دوزخ کی آگ روح کے گرد غلاف کو صاف کرنے کے لئے ہے تاکہ پاکیزہ روح کو گناہوں کے غلاف سے آزادی ملے اور وہ اپنی اصل سے ملنے کی خواہش کو پورا کر سکے۔ لہذا دوزخ کی حقیقت یہی ہے۔ وہاں مغز کو یعنی روح کے اوپر سے چھلکے توڑے جاتے ہیں۔ اگر مغز کو کوئی حرارت پہنچتی ہے تو وہ اس کو پختہ اور مزیدار بنانے کے لئے ہے۔ اسی طرح دوزخ روح کے لئے مقام تعذیب نہیں بلکہ طریق تہذیب ہے۔ ۳۱

جیسا کہ شروع میں بیان کیا گیا ہے کہ روح اپنے اصل سے جدا ہونے کے بعد اسفل السالمین میں جاگرتی ہے یہ درجہ دراصل جمادات کا پست ترین درجہ ہے۔ لیکن روح کی اپنی اصل سے فراق کی کیفیت روح کو محض بدبے ہیں کیے رکھتی ہے۔ اس لئے وہ ہر لحاظ سے اپنے مسکن ابدی کی طرف سعی چدو جہد میں مصروف رہتی ہے لیکن جب گناہ اور برائیاں نفس کو آلووہ کر دیں تو روح کی اصل کی جانب رجعت میں رکاوٹ پیدا ہو جاتی ہے جس سے روح شدید کرب میں بٹلا ہو جاتی ہے۔ اس عذاب میں جتلہ ہونے کی کیفیت دوزخ کی طرح ہے۔ لہذا مولانا کے نزدیک دوزخ اور جنت ذہنی کیفیات ہیں، مزدیں نہیں۔ اسی لئے روح اپنی ماہیت میں ہر لحاظ سے اپنی تکمیل کی طرف کو شاہ رہتی ہے۔ اس سلسلے میں مولانا رومی کے ہاں روح کے ارتقاء کا نظریہ ملتا ہے۔

مولانا سے قبل یونانی مفکرین بھی نظریہ ارتقاء کے قائل تھے۔ ان کا خیال تھا کہ انسان، جانور اور پرندوں کا حیاتیاتی ارتقاء ماحول کی تبدیلی اور توازن کی ضرورت کے تحت ممکن ہے۔ اس کے بعد ارسٹو کے صورت اور مادے کے تصورات میں ہستی کی سطحون کا نظریہ ملتا ہے۔ غیر نامیاتی مادہ نباتات کی مختلف انواع میں منتظم ہوتا ہے کیونکہ مادہ صورت کی طرف سرگرم عمل ہوتا ہے اور مادے کی ہر سطح اعلیٰ سے اعلیٰ تر صورتوں کے حصول میں کوشش رہتی ہے۔ سب سے اوپر خالص صورت یعنی خدا ہے۔ لیکن مولانا کے نزدیک انسانی روح بھی ایک فانی وجودی مظہر ہے۔ حقیقت صرف عالمگیر عقل سے تعلق رکھتی ہے گویا کوئی ذاتی یا انفرادی چیز حقیقی نہیں بلکہ فانی ہے۔

فلاطینس کے ہاں بھی یہی خیال پایا جاتا ہے کہ انسانی روح حیاتیاتی لگن کے ساتھ مادے کا اخراج کرتے ہوئے اپنی اصل یا ابتداء کی طرف رکھتی ہے لیکن ان دونوں کے ہاں ارتقاء کا یہ سارا عمل میکائیکی ہے۔ ۲۲

اسی طرح ڈاروں نے جو نظریہ ارتقاء پیش کیا ہے وہ بھی مولانا روم کے پیش کردہ نظریہ ارتقاء کے مقابلے میں خام اور پست ہے۔ ڈاروں کے خیال میں زندگی محض نباتاتی اور حیوانی زندگی ہے۔ اس میں تنوع اور ترقی پر پکار حیات اور بقائے اصلاح کے راستے سے ہوتی ہے۔ زندگی اصل میں مادی ہے اور اس کا مقصد محض مادی ماحول سے مطابقت پیدا کر کے اپنی بقاء کا سامان مہیا کرنا ہے۔ مولانا روم کے ہاں اس طرح کا کوئی نظریہ نہیں ملتا ہے۔

ابتدہ برگسائیں کا نظریہ ارتقاء مولانا روم کے نظریہ ارتقاء کے قریب ترین ہے۔ برگسائیں کے نزدیک زندگی تخلیقی اور ارتقائی ہے لیکن اس کے ارتقاء کا کوئی مقصد یا منزل نہیں ہے۔ اس کے علاوہ اخوان الصفاء اور ابن مسکویہ ۲۳ کے ہاں بھی نظریہ ارتقاء پایا جاتا ہے۔

مولانا روم ارتقائی صوفی ہیں۔ ان کا نظریہ ارتقاء محض طبیعتی اور حیاتیاتی نظریات سے کچھ تعلق نہیں۔ ان کے خیال میں تمام ہستیاں خدا سے صادر ہو کر خدا کی طرف واپس لوٹ جاتی ہیں، ہر درجہ حیات میں پختہ ہونے کے آئین موجود ہیں جب تک ایک درجہ میں استواری پیدا نہ ہو، بالآخر درجے میں صعود کرنے کی کوشش ناکام رہتی ہے لیکن اعلیٰ مقام میں پختگی سے

متکن (قائم) ہونے کے بعد پھر اتنی درجے میں زوال نہیں ہوتا۔ زندگی آگے کی طرف بڑھ رہی ہے۔ مولانا فرماتے ہیں جب کہیں روٹی بن جائے تو پھر اس کو واپس گندم کے خوشیوں میں تبدیل نہیں کر سکتے۔

مولانا کے نظریہ ارتقاء کے حوالے سے جو بات سامنے آئی ہے وہ یہ ہے کہ روح انسانی جب تک اپنے اندر استواری پیدا نہیں کرتی، وہ صعود نہیں کر سکتی۔ اس میں استواری گناہوں سے پاک ہونے اور ترکیہ نفس کی صورت میں پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ مولانا فرماتے ہیں:

آمد اول پر اقليم جماد از جماد در نباتي افتاد  
 سالها اند نباتي عمر کرد وز جمادی یاد ناورد از نبرد  
 وز نباتي چوں ب حیوان اوفقاد نامش حال نباتي یاد  
 جز هاں میلے کے دار دسونے آس خاصہ در وقت بہار ضمیراں  
 بھو میل کو دکان پامادران سر میل خود مدانند در لبائ  
 ہم چنیں اقليم تا اقليم رفت تا شد اکنون عاقل و داتا وزفت  
 ترجمہ: پہلے وہ جماد کی اقليم میں آیا۔ جمادی سے نباتی میں آیا۔

سالہا نباتی (اقليم) میں عمر بر کی الہر کشی کی وجہ سے اپنی جمادی (زندگی) کو بھلا دیا اور نباتی جب حیوانی (اقليم) میں آیا تو اس کو نباتی حال کبھی یاد نہیں آیا۔ سوائے میلان کے جو اس کی جانب ہے خصوصاً بہار اور ضمیراں کے موسم میں، جیسا کہ بچوں کا اپنی ماں کی طرف میلان کر دے دو وہ پینے میں اپنے میلان کا خود را نہیں جانتے۔ وہ اس طرح ایک اقليم سے دوسری اقليم میں چلتا رہا یہاں تک کہ اب عکندر دانا ہو رکھی ہو گیا۔

مولانا کے خیال میں حیات دکانات میں ایک قانون کل یہ ہے کہ عروج و ترقی کے لئے ہستی ادا و جود برتر سے ہمکنار ہو تو تمام ادا و جود میں یہ صلاحیت اور استعداد ہے کہ وہ اعلانی محبت میں اس کا ہم رنگ ہو جائے جس طرح لوہا آگ میں ڈالا جاتا ہے تو آگ کی صفت

(حرارت) کو اپنے اندر جذب کر لیتا ہے۔ دانہ اپنے آپ کو منی کے پر دکرتا ہے تو ہرے بھرے کھیت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔

مولانا روم کے خیال میں اس سارے ارتقاء میں عشق کا فرماء ہے۔ ان کے خیال میں ارتقاء کے دو قوانین ہیں۔ ایک قانونِ تنوع اور دوسرا قانونِ تدریج۔ ان میں سے کسی ایک کو بھی نظر انداز کرنا موجب ہلاکت ہے۔ ان کے خیال میں تدریج خدا کا قانون ہے۔ کائنات میں جو بھی چیز معرضِ وجود میں آتی ہے وہ یک دم کامل صورت میں نہیں آتی ہے بلکہ اس کی تکمیل کے لئے ایک زمانہ متعین ہے۔ چنانچہ مولانا فرماتے ہیں

جو گیگ کو چک کر دم می رود  
نے بخس کر دنہ گندہ می شود  
ترجمہ: تدریجی ترقی سے زندگی میں اضافہ اور پاکیزگی  
پیدا ہوتی ہے۔ ایک نہر جو چلتی رہتی ہے وہ نہ بخس ہوتی  
ہے اور نہ گندی۔

مولانا کے خیال کے مطابق یہ روح ہی ہے جو قانون مدرج کی طرف گامزن ہے۔

فہرست:

پارنامه روح حیوانی است ایں  
بیشتر آروح انسانی بیس  
گذر از انسان و هم از قال و قیل  
تالب دریائے جان جبرا تیل

ترجمہ: یہ روح حیوانی کے کمالات ہیں کہ وہ انسان کے اندر کس قدر ترقی یافتہ ہو گئی ہے۔ پھر انسانی روح کا بھی کوئی ایک درجہ نہیں۔ اعلاء مدرج میں تو وہ روح القدس کے درجے تک جا پہنچتی ہے بلکہ روح محمدی ﷺ جبرائیل کو بھی ایک مقام تک پہنچ کر پیچھے چھوڑ دیتی ہے۔

ان کا خیال ہے کہ روح انسانی مادی عالم کی پیداوار نہیں بلکہ عالم امر کی پیداوار ہے۔ وہ اس عالم سے مادے کی پستی میں اس لئے بھیجی گئی ہے کہ رجعت الی اللہ کی سعی دراز و مسلسل سے وہ اپنے ممکنات حیات کو متحقق کرے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ پانی کو دیکھو کہ آسمان سے زمین تک

برستا ہے لیکن دوبارہ بلندی کی طرف چڑھ کر ابر رحمت بن جاتا ہے۔ یہی حال میوے کا ہے کہ اس کا تھم زمین میں مدفن ہو کر خل بالا بن جاتا ہے۔ آب و خاک بے جان اور جماد چیزیں ہیں لیکن کیمیائے حیات سے زندگی میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔

کائنات مادی اجزاء کا اجتماع نہیں بلکہ ارداح پر مشتمل ہے۔ جمادات سے لے کر انسان تک مختلف مدارج شعور ہیں۔ لاہمیز نے اپنے تمام فلسفہ با بعد الطیعتیات کی تحریکی احساس پر کمزی کی۔ مولا نا اپنے نظریہ ارتقاء کو کئی جگہ مختلف انداز میں بیان فرماتے ہیں ان کے نظریہ ارتقاء کے مطابق ہستی کے آغاز میں عناصر اربعہ آگ، ہوا، پانی اور خاک کی منزل تھی۔ اگر زندگی میں میلان ارتقاء نہ ہوتا تو اس سے آگے کی منزل کونہ بڑھ سکتی۔ اللہ رب المعزت صرف خالق ہی نہیں بلکہ مبدل ہستی بھی ہے۔ اس کی ربویت کے تھاضے سے زندگی بہتر سے بہتر صورتوں میں بدلتی رہتی ہے، ابتدائے آفرینش سے اپنی موجود حالت میں روح نے ہزار صورتیں اختیار کیں۔ ہر دفعہ نئی صورت پہلی صورت سے بہتر تھی تمام کائنات میں فنا و بقاء کا قانون جاری و ساری ہے۔ جب ایک صورت فنا ہو جاتی ہے اس سے بہتر صورت معرض وجود میں آ جاتی ہے۔

بعض دیگر مفکرین جو نظریہ ارتقاء کے قائل ہیں ان کی نظرِ عالم مادی سے آگے نہیں بڑھ سکتی اور اس سے آگے نہیں دیکھ سکتی۔ ان کا ارتقائی سلسلہ انسان تک پہنچ کر رک جاتا ہے لیکن مولا نا کے نزدیک ارتقاء کا سلسلہ انسان سے بھی آگے منازل طے کرتا ہے۔

ان کے خیال میں انسان کو جس عالم کی طرف مزید ارتقاء کی طرف بڑھنا ہے وہ روحانی عالم ہے، جسمانی و مکانی عالم نہیں البتہ ارتقاء کی اگلی منزل کی ماہیت کو بیان کرنا محال ہے۔

نبی پاک ﷺ نے فرمایا کہ تین قسم کے اشخاص قابلِ رحم ہوتے ہیں۔ ایک وہ جو اپنی قوم میں سرداری کرتا تھا لیکن انقلابِ روزگار سے ذلیل ہوا، دوسرا وہ جو بھی امیر تھا افلاس میں جتنا ہو گیا، تیسرا وہ جو عالم تھا جاہلوں میں پھنس گیا۔

ان کے خیال میں روح انسانی کی بھی حالت ہے۔ اہن آدم احسن تقویم سے اسفل السالین میں گرا ہے مگر بعض اہل بصیرت ایسے ہیں جنہوں نے اپنے مقام کو فرماویں نہیں کیا اور اپنی اصل کی طرف عود کرنے میں بے تاب ہیں۔ ان کو مسحود طالبک ہونے کی حیثیت یاد ہے۔ آدم

اپنی اصل حیثیت اور ماہیت میں نیابت الٰہی میں سردار عالم بھی تھا، غنی بھی، اور عالم آدم الاسما کی بدولت عالم بھی۔ پھر وہ ان تینوں درجوں سے نیچے گر گیا۔ لہذا اس کے متعلق یہ درست ہے جیسا کہ مولانا فرماتے ہیں:

باز جو یہ روزگار وصل خویش  
ہر کے کو دور ماند از اصل خویش

ترجمہ: جو اپنی اصل سے دور ہو جاتا ہے تو پھر وہ اپنے  
ایام وصل کا متلاشی ہوتا ہے۔

لہذا یہ ارتقاء در اصل وصال الٰہی کے لئے سعی و کوشش ہی کا نام ہے۔ حیات و کائنات کی قوت تحقیق اور ذوق ارتقاء عشق کا مر ہون منت ہے۔ ان کے خیال میں مکانی و سعیں محسن مظاہر کی و سعیں ہیں جن کی حقیقت بس ایسی ہے جیسے سمندر کے اوپر جہاگ، حقیقت بحر بے پایاں عشق ہے۔ ذوق ارتقاء کے اعلاء مدارج کی طرف عروج، زندگی کی اساسی خصوصیت ہے، جس کا دوسرا نام عشق ہے۔ اسی لئے جمادی عناصر اپنے آپ کو نباتات میں محو کر کے خود نباتات بن جاتے ہیں۔ اس ایشارے سے وہ فنا نہیں ہوتے بلکہ ان کو عروج حاصل ہو جاتا ہے۔

ان کے خیال کے مطابق روح اعلاء تر روح میں محو ہو کر ہر قدم پر فنا کے ذریعے بقاء حاصل کرتی چلی جاتی ہے۔ اس راستے میں انسان کی موجودہ روح اعلاء تر روحانی زندگی کی طرف عروج کرتی جاتی ہے، یہاں تک کہ وہ روح القدس کے درجے میں آ جاتی ہے جس نے مریم کو حاملہ کیا تھا۔ لیکن یہاں ایک نکتے کی وضاحت ضروری ہے کہ روح انتہاء پر چیخ کر خود اللہ رب العزت کی ذات میں گم نہیں ہو جاتی بلکہ اس کی خودی باتی رہتی ہے۔

روح کی انتہائی ترقی اللہ رب العزت کی ذات میں معدوم ہونا نہیں۔ مولانا اس کو بڑی خوبصورت تمثیل کے ذریعے بیان فرماتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ لوہا آگ کو جذب کر کے ہم صفت آتش بن جاتا ہے لیکن اپنی خودی کو برقرار رکھتا ہے اسی طرح روح خدا نہیں بن جاتی بلکہ صفاتِ عالیہ کو جذب کر لیتی ہے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ

جسم خاک از عشق بر افلاک شد

ترجمہ یہ عشق ہی کی طاقت ہے کہ جسم خاکی کو افلک پر  
پہنچا دے

روح دراصل اپنی اصل سے فراق کی وجہ سے بے تاب اور کرب میں جتلہ ہے اور وصال  
اللہی چاہتی ہے۔ لہذا روح اپنی اصل کی جانب جو کشش محسوس کرتی ہے اس کشش کو مولا نا  
”عشق“ کہتے ہیں۔ اس عالم میں جو کچھ بھی معرض وجود میں آیا ہے یا آتا ہے وہ عشق ہی کی وجہ  
سے ہے۔ اس کائنات کے ہر ہر ذرے میں عشق کا فرمایہ ہے۔ جب جمادی عناصر اپنے آپ کو  
نباتی عناصر میں غم کر دیتے ہیں تو یہ عشق ہی ہے جیسے کہ ایک عاشق اپنے معشوق کی ذات میں فنا  
ہو جانا چاہتا ہے اور اس کے حوالے سے بقاء حاصل کرنا چاہتا ہے۔ اس کے لئے عاشق اپنی  
ذات میں سے وہ برا بیاں ختم کرتا ہے جو معشوق تک رسائی میں اس کے لئے رکاوٹ ہوتی ہیں۔  
مثلاً حرص اور ہوس کے بوجھ سے روح کے پر دباز و پرواز سے محروم ہو جاتے ہیں۔ مولا نا کے  
خیال میں صفاتِ عالیہ کا عشق ہی اس کا واحد علاج ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

پر و بال ما کند عشق اوست

موکشانس می کند تا کوئے دوست

ترجمہ: یعنی عشق ایک کند ہے جو عاشق کو معشوق کی طرف  
کھینچتی ہے۔ یہی اس کے بال و پر ہیں جو اسے کھینچ کر

محبوب تک پہنچا دیتے ہیں

ہر کرا جامہ ز عشقے چاک شد

او ز حرص و عیب کل پاک شد

ترجمہ: جس کا عشق سے جامہ چاک ہوا تو حرص و عیب  
سے بالکل پاک ہو گیا۔

عشقِ حقیقی تہذیب و اخلاق اور تزکیہ نفس کا بہترین ذریعہ ہے۔ ذکرِ اللہی سے قلب میں  
محبتِ حق پیدا کی جائے تو اس سے روح میں لطافت پیدا ہو جاتی ہے جس سے روح کا اپنی اصل  
کی جانب سفر آسان ہو جاتا ہے۔ مولا نا کے خیال میں عشق اخلاق کی درستگی کا بہترین ذریعہ

ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ اے عشق تیرا بھلا ہو تو ہماری روحانی و اخلاقی بیماریوں کا معانع ہے۔ مزید فرماتے ہیں کہ عشق ہمارے تکبیر اور نفاذ کی دوا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ عشق روح کی دولت ہے۔ عشق مقصد حیات بھی ہے، منزل بھی اور طریق منزل بھی۔ محبت ہی خام کو کندن اور دانے کو گزار بنا دیتی ہے۔ ۱۶۔

مولانا اس حقیقت کو ایک حکایت کے ذریعے بیان فرماتے ہیں کہ مجنوں اپنی اونٹی پر لیلا سے ملاقات کے لئے جا رہا تھا۔ اونٹی اپنا بچہ مجنوں کے گھر چھوڑ آئی اور اونٹی کو اپنے بچے کی محبت آگے بڑھنے سے روکتی تھی۔ جب بھی مجنوں اپنی دھن میں مگن ہو جاتا اونٹی واپس مڑ جاتی۔ آخر ہنگ آکر مجنوں نے اپنے آپ کو اونٹی سے نیچے گرا دیا جس سے اس کا پاؤں ٹوٹ گیا لیکن وہ عشق لیلی میں اپنی منزل کی طرف بڑھنے سے باز نہ آیا اور رینگتا ہوا منزل تک پہنچ گیا۔ فرماتے ہیں:

اس حکایت میں مولانا نے اونٹی سے نفس مرادی ہے جو دنیا کی طلب کی وجہ سے روح کو منزل حق کی طرف جانے سے روکتی ہے اور عشق وہ طاقت ہے جو اسے بے دست دپا اپنے مطلوب تک پہنچا سکتی ہے۔

ان کے خیال میں خدا کی طرف جانے والے لوگوں کی دو اقسام ہیں۔ ایک وہ لوگ ہیں جو جذبہ عشق سے سرشار ہیں۔ دوسرے وہ جن پر خدا کا خوف طاری ہے لیکن خوف میں وہ قوت نہیں جو کہ عشق میں ہے۔ عشق مصدر و مقصود حیات ہے اور وجہ تکوین و ارتقاء کائنات ہے۔ جو تمام ہستی کی رنگ و پے میں جاری اور جماد و بیات و حیوان و انسان پر کسی نہ کسی رنگ میں طاری ہے عقل جزوی و استدلائی جب اس کی شرح کرنے کی کوشش کرتی ہے تو اس کی کیفیت ایسی ہوتی ہے جیسے گدھا کسی دلدل میں پھنس جائے۔ جس قدر زیادہ سمجھی خروج کرے گا اسی قدر اور دھنستا ہا گھا، کوئی عشق کا تعلق وجود ان سے سے ہاں سے نہیں کے اچنا نہ ہے فرماتے ہیں:

هرچه گویم عشق را شرح و بیان چوں بعض آیم نخجل باشم ازان

گرچہ تفسیر زبان روشنگر است لیکن عشق بے زبان روشن تر است  
 چون قلم اندر نوشن می شاخت شون بعشق آمد قلم بخود شکافت  
 چون خن در وصف این حالت رسید ہم قلم بیکت و ہم کاغذ درید  
 عقل در شرح چو خود رکھنے مکمل بخفت  
 شرح عشق و عاشقی ہم عشق گفت

عقل کو مادی ماحول سے دابستہ علم تک رسائی حاصل ہے۔ جو علم دسچائی عشق کے ذریعے  
 حاصل ہوتی ہے اس تک عقل کی رسائی نہیں۔ عقل کائنات کی لامحدود دسعتوں کو تو کیا خود عشق کو  
 بیان نہیں کر سکتی۔ عشق خود اپنی شرح آپ ہے۔

زندگی کے تمام معاملات بالواسطہ یا بلا واسطہ سعی حصول وصال ہیں۔ لہذا کائنات میں جو  
 کچھ بھی ہے وہ عشق کا مظہر ہے۔ عشق حقیقی نے فراق پیدا کر کے ارواح کو بینا ب کر رکھا ہے اور  
 ہر روح اپنی اصل کی طرف گامزن ہے۔ اس لئے تمام کائنات درجات کا ایک سلسلہ ہے۔ ہر ادا  
 اعلائی کی طرف بڑھتے ہوئے اپنی اصل کی طرف رجعت کر رہا ہے۔ اور یہ ترقی عشق کی بدولت  
 ہے کہ وہ ارواح میں یہ ترپ پیدا کئے ہوئے ہے کہ وہ اصل الی اصل ہو۔

عشق حقیقی کا رجحان ہمیشہ کمال کی طرف ہوتا ہے۔ اس لئے عشق ہی سے روح کی تمام آلو ڈگیاں  
 اور برا یاں جو اسے پرداز سے روکے ہوئے ہیں، ساقط ہو جاتی ہیں اور اس میں ذوق معرفت، محبت  
 کی فراہمی، خود غرضی سے نجات، کبر و غرور کا فقدان اور حرص سے پاکیزگی جیسی خوبیاں پیدا ہوتی ہیں  
 ۱۸۔ گویا کائنات میں حرکت و تغیر عشق ہی کی بدولت ہے۔ قلبی دارادات کی دو اقسام ہیں۔ ایک کو  
 احوال کہتے ہیں اور دوسری کو مقامات۔ احوال میں محبوب حقیقی کا جلوہ دکھائی دیتا ہے اور مقام میں  
 عاشق الہی اپنے مسخون حقیقی سے خلوت میں ہم کنار ہوتا ہے۔ مولانا نے اس کو بڑی خوبصورت تشبیہ  
 میں بیان کرتے ہوئے دین کی مثال دی ہے۔ فرماتے ہیں کہ عروں کا جلوہ تو نوشہ کے علاوہ دوسروں  
 کے لئے جنت نگاہ بن سکتا ہے لیکن خلوت صرف نوشہ کو تفصیل ہوتی ہے۔

قرآن پاک میں ارشاد خداوندی ہے۔

"جسے حکمت دی گئی اسے بہت بڑی بھلائی عطا کی گئی۔" ۱۹

مولانا روم کا خیال ہے کہ اس حکمت سے مراد عقل استدلائی سے وجدان کی طرف ترتی ہے۔ قرآن حکیم نے حکمت کو خیر کثیر کہا ہے اور انسانوں کو تلقین کی ہے کہ وہ عقل کو استعمال کریں اور تدبر و تفکر سے کام لیں۔ کائنات اور اس کے قوانین فطرت کا مطالعہ انسان کو بصیرت قدرت بخشتا اور اس کے اندر خلیفہ بننے کی صلاحیتیں پیدا کرتا ہے۔ ان کے بقول عقل کا انسان کے ساتھ ایک عجیب رشتہ ہے۔ انسان پہلے حکمت کا طلب گار ہوتا ہے اور بعد میں خود مجع حکمت بن جاتا ہے۔ اس کے حافظے کی لوح، لوح محفوظ بن جاتی ہے اور اس کی روح، روح القدس سے فیض یاب ہوتی ہے۔ ۲۰

ان کا خیال ہے کہ انسان کے ارتقا میں پہلے عقل اس کی معلم ہوتی ہے لیکن آخر میں انسان معلم اور عقل شاگرد بن جاتی ہے کیونکہ وجدان کی طرف سفر کرتے ہوئے ایک مقام ایسا بھی آتا ہے جہاں استدلائی عقل کام نہیں دیتی۔ وہ کہتے ہیں کہ خشکی کی سواری پانی میں کام نہیں آتی۔ بحر توحید میں وجدان عقل استدلائی سے آگے بڑھ جاتا ہے جیسے کہ جبرائیل علیہ السلام نے ایک مقام پر پہنچ کر مراجع میں رسول کریم ﷺ سے عرض کیا کہ اب میں آگے نہیں بڑھ سکتا، اگر میں آگے بڑھا تو میرے پر جل جائیں گے۔

اس ساری بحث سے جو نتیجہ برآمد ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ مولانا کے ہاں تین بنیادی تصورات ملتے ہیں۔ ارواح کا اپنی اصل سے جدا ہونا، روح کا اپنی اصل کی طرف ارتقاء اور عشق بطور قوت محکمہ۔ تمام ارواح اللہ رب العزت سے سرزد ہوئیں اور اسفل کے درجے پر آگریں۔ اسی لئے وہ اپنی اصل کی جانب اعلا سے اعلا اتر کی جستجو میں سرگرم عمل رہتی ہیں۔ جمادی افکیم نباتی کی طرف بڑھتے ہیں اور نباتات حیوانات کی طرف، اسی طرح یہ سلسلہ جاری رہتا ہے اور یہ سارا تدریجی عمل ہوتا ہے۔ وہ جستجو جو اعلا سے اعلا اتر کی تلاش میں ہوتی ہیں اور وہ رجحان جس میں ادنیٰ اپنے آپ کو اعلا میں مدغم کر کے بقاء حاصل کرتا ہے مولانا اسے عشق کہتے ہیں یعنی روح اپنی اصل سے جدا ہوئی ہے اور عشق ہی کی قوت سے اپنے معبود کی جانب ارتقاء پذیر ہو رہی ہے۔

حوالی:

۱- لقرآن، ۹:۳۲، ص

۲- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، حکمت روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور، ص ۷

۳- قرآن، ۷:۸۵، ص

۴- محمد فیض احمد، صدائے نوی شرح شنوی مولوی و معنوی، ص ۱۶۰-۱۶۲

۵- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، تشبیہات روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور ۱۹۹۹، ص ۲۱۵

۶- ایضاً، ص ۷۸

۷- قرآن، ۷:۱۰، ص

۸- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، تشبیہات روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور ۱۹۹۹، ص ۶۰

۹- قرآن، ۱۲:۵۳، ص

۱۰- قرآن، ۱:۷۵، ص ۲

۱۱- قرآن، ۲۷:۸۹، ص ۲۸-۲۷

۱۲- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، تشبیہات روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور ۱۹۹۹، ص ۸۲

۱۳- Sharif M.M (Ed) History of Muslim Philosophy vol-1

## Germany P-828

۱۴- ڈاکٹر نعیم احمد، برگسائ کا فلسفہ۔ یونیورسٹی بک ڈپ، جامعہ پنجاب لاہور، ص ۱۱

۱۵- ڈاکٹر عبدالخالق دپروفسر یوسف شیدائی، مسلم فلسفہ، عزیز بک ڈپ، لاہور، ص ۱۳۲

۱۶- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، تشبیہات روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور ۱۹۹۹، ص ۱۵

۱۷- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، حکمت روی۔ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور، ص ۷۷

۱۸- قرآن، ۲:۲۶۹، ص

۱۹- جلال الدین روی، مثنوی معنوی مولانا ناردم دفتر اول، ص ۶۷

## سوائیخ مولوی روم پر ایک نظر

حضرت علامہ شبی نعیانی مرحوم نے فارسی ادب پر جو گرانقدر کام انجام دیا ہے، اس کی اہمیت سے انکار ممکن نہیں۔ فارسی ادب پر علامہ مرحوم کی سب سے بنیادی اور اہم کتاب شعر لجم ہے جو شروع سے آج تک فارسی کے اساتذہ اور طلباء میں یکساں طور پر مقبول رہی ہے۔ اس کتاب کے کچھ حصے پر محمود شیرانی صاحب کی تنقید شعر لجم اپنی نوعیت کی ایک ایسی کتاب ہے جس کی افادیت مسلم ہے۔ شیرانی صاحب کو فارسی ادب کے ایک اندکی حیثیت سے سب ہی احترام کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ تحقیق کے میدان میں انہیں اولیت اکاشرف حاصل ہے۔ شیرانی صاحب نے شعر لجم کا تنقیدی نگاہ سے جائزہ لیا اور حضرت علامہ شبی کے بارے میں لکھا ہے:

علامہ شبی مرحوم زمانہ حال کے ان چند مستند افاضل میں سے ہیں جن کا وجود  
مسلمانوں کے لیے ہمیشہ مایہ ناز رہے گا۔ ان کی متعدد تصنیفات نے آسمان  
علم پر ان کو آفتاب بنا کر چکایا ہے...۔ مرحوم نے تاریخ نگاری کی بنیاد ایسے  
زمانے میں ڈالی جب فن تاریخ کا شوق ہمارے دل سے محو ہو چکا تھا، اردو  
زبان تاریخی کتابوں سے بالکل تھی مایہ تھی اور ملک کا مذاق نہایت پستی کی  
حالت میں تھا۔ ایسے جمود کے وقت میں ان کے قلم نے اس فن کے احیاء میں  
وہ زبردست اور قابل قدر خدمت کی جو صدیوں تک یادگار رہے گی...۔ فارسی  
لکھم کی تاریخ میں اردو زبان کی بے بضاعتی محسوس کر کے علامہ نے شعر لجم  
تصنیف کی۔ اس موضوع پر اب تک فارسی اور اردو میں جس قدر کتابیں لکھی

مکن ہیں، شعر الجم ان میں بغیر کسی استثنائے کے بہترین تالیف مانی جاسکتی ہے...۔ شعر الجم کے مطالعے کے بعد میری ذاتی رائے یہ قائم ہوئی ہے کہ علامہ شبلی اس تصنیف کے دوران میں، سورخانہ و محققانہ فرائض کی محہداشت سے ایک بڑی حد تک غافل رہے ہیں۔

شیرانی صاحب کی تغیرید شعر الجم سے یہ پہاڑتا ہے کہ علامہ شبلی، جہاں تک فارسی ادب کا تعلق ہے، تحقیق کے آدی نہیں۔ جو اطلاعات بہ آسانی انہیں دستیاب ہوئیں، انہیں پر قناعت کی، زیادہ تحقیق و تلاش سے کام نہیں لیا۔ یہ ایک امر واقعی ہے، لیکن حضرت علامہ نے فارسی شعر کے کلام پر جو تغیریدی نگاہ ذاتی ہے، اس کی مناسبت، اہمیت اور بعض موارد میں اولیت سے انکار بھی ممکن نہیں۔ سوانح مولوی روم کے بارے میں بھی یہی کہا جاسکتا ہے کہ اس میں مولا نا کی سوانح کا حصہ مختصر اور تاقص ہے، لیکن مولا نا کی مشنوی پر حضرت علامہ نے جس زاویے سے نگاہ ذاتی ہے، اس کی انفرادیت مسلم ہے۔

علامہ شبلی کی یہ کتاب کئی بار تجھی ہے، دہلی سے اور لاہور سے، لاہور سے اسے سید عابد علی عابد صاحب نے شائع کیا ہے۔ اس پر ایک مختصر مقدمہ ہے لیکن اس میں اس کتاب کا تعارف نہیں ہے۔ اس کے علاوہ سید سلیمان ندوی صاحب نے بھی حضرت علامہ کی سوانح میں اس کتاب کا کوئی خاص تعارف نہیں کرایا ہے۔

”سوانح مولوی روم“ میں مولا نا روم کی مشنوی کے ایک پہلو پر خاص طور سے بحث کی گئی ہے اور یہ اس لیے خاصہ کی چیز ہے کہ اس انداز اور اس زاویے سے شاید مشنوی کے تعارف کی یہ اولین بھرپور کوشش ہے۔ یہ پہلو ہے مشنوی مولا نا کا علم کلام کی روشنی میں مطالعہ۔ خود شبلی نعمانی اپنی اس کتاب کے بارے میں لکھتے ہیں:

”مولانا روم کو دنیا جس حیثیت سے جانتی ہے، وہ فقر و تصور ہے اور اس لحاظ سے متكلمین کے سلسلے میں ان کو داخل کرنا اور اس حیثیت سے ان کی سوانح عمری لکھنا، لوگوں کو موجب تعجب ہو گا، لیکن ہمارے نزدیک اصلی علم کلام یہی ہے کہ اسلام کے عقائد کی اس طرح تشریع کی جائے اور اس کے حقائق و

معارف اس طرح بتائے جائیں کہ خود بخود دل نشین ہو جائیں۔ مولانا نے جس خوبی سے اس فرض کو ادا کیا ہے، مشکل سے اس کی نظریہ مل سکتی ہے۔ اس لیے ان کو زمرة متكلمین سے خارج کرنا سخت ناصافی ہے۔ ۳

اس کے یہ معنی ہوئے کہ علامہ مشنوی مولانا روم پر ایک متكلم کی حیثیت سے روشنی ڈال رہے ہیں، اور انہوں نے اس مشنوی میں عرفانی امور کا اس طرح مطالعہ نہیں کیا جس طرح کیا جانا چاہیے تھا۔ چوں کہ خود ان کے بقول وہ اس کوچے سے بالکل نابلد ہیں۔ ۴ علامہ شبیلی، مولانا روم کی حیات پر اپنے مأخذ کا ذکر بھی کرتے ہیں۔ وہ اس سلسلے میں لکھتے ہیں:

”مولانا کے حالات و واقعات عام تذکروں میں مختصرًا ملته ہیں۔ پہ سالار ایک بزرگ مولانا کے مرید خاص تھے اور مدت تک فیض صحبت انجھایا تھا۔ انہوں نے مولانا کی مستقبل سوانح عمری لکھی تھی۔ مناقب العارفین میں بھی ان کا مفصل تذکرہ ہے۔ میں نے زیادہ تر انہیں دونوں کتابوں کو مأخذ قرار دیا ہے۔ ۵

حضرت علامہ ان دونوں مأخذ کے بارے میں لکھتے ہیں:

”یہ کتابیں قدیم مذاق پر لکھی گئی ہیں اور اس لیے ضروری اور بہ کار آمد باقی کم ملتی ہیں۔ ۶

حضرت علامہ نے اس نقد ان کی تلاذی اس طرح کی ہے:

”مولانا کے کلام اور بالخصوص مشنوی پر نہایت مفصل تبہرہ لکھا ہے۔ ۷

علامہ شبیلی نے سوانح مولانا روم کے بارے میں دونیادی مأخذ کا ذکر کیا ہے۔ ایک مناقب العارفین اور دوسرا ز سالہ پہ سالار۔ یہ دونوں مولانا روم کی حیات پر بنیادی مأخذ ہیں۔ مناقب العارفین احمد افلاکی کی کتاب ہے جس میں مولانا کے احوال و اقوال نقل ہوئے ہیں۔ مولانا روم بے قول شبیلی ۲۰۳ھ میں بہ مقام بخی پیدا ہوئے۔ اور ۲۷۲ھ کو قونیہ میں وصال بے حق ہوئے۔

مناقب العارفین کی تالیف ۱۸۷ھ میں شروع ہوئی۔ اس لیے مناقب العارفین کو مولانا

کے احوال و آثار پر ایک اہم مأخذ شمار کیا جاتا ہے۔ یہ ایران سے شائع ہو چکی ہے۔ علامہ شبی  
سوائی مولانا کے سلسلے میں جس ایک دوسرے مأخذ کا ذکر کرتے ہیں اور وہ ہے رسالہ سپہ سالار۔  
یہ رسالہ فریدون بن احمد سپہ سالار کے عنوان سے ایران سے شائع ہو چکا ہے۔ ۵

ان دو مأخذوں کے علاوہ شبی نے مولانا روم کی زندگی بیان کرنے کے لیے دیگر مأخذ کا  
بھی استعمال کیا ہے۔ مثلاً مدرستہ العلوم آرٹسی، دولت شاہ سرفتادی کا تذکرہ الشرا، ابن خلدون،  
حبيب السیر، تحفۃ الانس، جامی، جواہر مصیبہ۔ کشف الظنون وغیرہ۔

حضرت علامہ نے سوائی مولانا کے ضمن میں ان کا نام، حسب نسب، تعلیم و تربیت، ان  
کے اسفار، ان کے اساتذہ، شش تبریزی سے ان کی ملاقات، شش کا گم ہو جانا، صلاح الدین  
زرکوب کی صحبت، مولانا کی بیماری اور وفات، اولاد، سلسلہ باطنی، اخلاق و عادات، ریاضات  
شاقہ، امراء کی صحبت سے اجتناب، وجہ و استغراق وغیرہ کو بیان کیا ہے۔ علامہ نے مولانا کی تمام  
تصانیف کا ذکر بھی نہیں کیا ہے۔ مولانا کی درج ذیل کتابیں عام طور پر دستیاب ہیں۔

۱۔ مشوی چھ جلدیں میں ۲۔ دیوان ۳۔ رباعیات

۴۔ مکتوبات مولانا ۵۔ فیہ مافیہ ۶۔ مجالس سبعہ

علامہ شبی نے فیہ مافیہ کا جو مولانا کے ان خطوط کا مجموعہ ہے جو انہوں نے وقایہ فو قاتا معین  
الدین پردازہ کو لکھے تھے، کامطالعہ نہیں کیا۔ شبی کے بقول یہ کتاب بالکل نایاب ہے۔ یہ صحیح بھی  
ہے اس لیے کہ یہ کتاب شبی کے زمانے میں شائع نہیں ہوئی تھی، لیکن اب پر آسانی دستیاب ہے  
اور مولانا کی زندگی اور افکار کو سمجھنے کے لئے ایک اہم مأخذ شمار کی جاتی ہے۔ علامہ شبی کو یہ کتاب  
دستیاب نہیں ہوئی اور انہوں نے اس کا تعارف نہیں کرایا۔

دیوان شش تبریز، مشوی، علامہ شبی مولانا روم کی دوسری تصانیف مکتوبات، مجالس سبعہ کا  
اصل ذکر ہی نہیں کرتے جس کے معنی ہیں کہ شبی ان کتابوں سے واقف ہی نہیں تھے، حالانکہ  
ان کے خطی نئے ہمارے یہاں بھی مشرقی کتاب خانوں میں مل جاتے ہیں۔ اور یا پھر انہوں نے  
انہیں درخور اعتنایا نہیں سمجھا۔ بہر حال علامہ شبی مولانا روم کے دیوان کا تعارف کرانے سے پہلے یہ  
کہتے ہیں کہ مولانا کی تصنیفات میں سے آج جو کچھ ہے، وہ دیوان اور مشوی ہے، چنانچہ ہم ان

دنوں پر تفصیل کے ساتھ تبرہ (ریویو) لکھتے ہیں۔

حضرت علامہ نے مولانا روم کی غزلیات کی جو خصوصیات بیان کی ہیں، وہ ان کے گھرے مطالعے کی ترجمان ہیں۔ مولانا روم کی غزلیات پر متعدد ایرانی ناقدین نے اظہار خیال کیا ہے، لیکن حضرت علامہ کی ناقدانہ نگاہ جہاں جہاں پہنچی ہے وہاں وہاں شاید ہی کسی کی نگاہ پہنچی ہو۔ حضرت علامہ نے مولانا روم کی غزلیات کے بارے میں جو رائے ظاہر کی ہے اس کا خلاصہ درج ذیل ہے:

ا۔ مولانا کی غزلیات کا سعدی اور عراقی کی غزلیات سے مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔ سعدی اور عراقی کی غزلیات مولانا کی غزلیات سے بہتر ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ غزل کی عام مقبولیت اور دلاؤذیزی کا بہت بڑا ذریعہ یہ ہے کہ اس میں مجاز کا پہلو غالب رکھا جائے اور اس قسم کے حالات اور معاملات بیان کیے جائیں جو ہوس پیشہ عشاق کو اکثر پیش آیا کرتے ہیں۔ مولانا کے کلام میں حقیقت کا پہلو اس قدر غالب ہے کہ رندوں اور ہوس بازوں کو جو غزل کی اشاعت اور ترویج کے نتیجے ہیں، اپنے مذاق کے موافق بہت کم سامان ہاتھ آتا ہے۔

یہاں مجھے حضرت خواجہ نظام الدین اولیا کی وہ گفتگو یاد آتی ہے جو انہوں نے خرد سے شاعری کے بارے میں کہی تھی۔ امیر خرد نے اپنا کلام خواجہ صاحب کو سنایا ہوگا۔ اس میں تصوف کا رنگ غالب رہا ہوگا۔ جس زمانے میں امیر خرد نے شعر کہنا شروع کیا، وہ جو نظم کہتے، سلطان الشانخ کی خدمت میں پیش کرتے۔ ایک روز سلطان الشانخ نے ان سے فرمایا کہ جھانہنیوں کے طرز پر شعر کہا کرو جو عشق انگیز بھی ہوں اور زلف و خال آمیز بھی۔ اس روز سے امیر خرد علیہ الرحمہ نے اپنی شاعری میں زلف اور خالی بتاں کی آمیزش کر کے اور اپے شعار کو نئی نئی تشبیہوں اور استعاروں سے دل آؤز بنا کر انتہائے کمال پر پہنچا دیا۔<sup>۹</sup>

غزل کے بارے میں حضرت علامہ نے جو کچھ کہا ہے تقریباً وہی بات خواجہ نظام الدین اولیا نے بھی کہی ہے۔ مخف الفاظ کا فرق ہے۔

۲۔ مولانا کی غزلیات میں زبان کی ایک براوی یہ ہے کہ کف اضافت جو شاعری کی شریعت میں انہض المباحثات ہے، اس کو مولانا اس کثرت سے بر تھے ہیں کہ جی گھبرا جاتا ہے۔

۳۔ اکثر غزلیں کسی خاص حالت میں لکھی گئی ہیں، اس لیے ان میں ایک ہی حالت کا بیان چلا جاتا ہے۔

۴۔ مولانا کے کلام میں جو وجد، جوش اور بے خودی پائی جاتی ہے اور وہ کلم میں نہیں پائی جاتی۔

۵۔ بڑی خصوصیت ان کے کلام کی یہ ہے کہ عشق اور محبت کے جوش میں عاشق پر جو خاص حالتیں گذرتی ہیں، ان کو اس خوبی سے ادا کرتے ہیں کہ آنکھوں کے سامنے ان کی تصور یہ کھنچ جاتی ہے اور یہ شاعری کا سب سے بڑا کمال ہے۔

۶۔ تصوف کے مقامات میں دو مقام آپس میں متقابل ہیں، فنا و بقا، مقام فنا میں سالک پر خضوع، مسکینی اور اکھساری کی کیفیت غالب ہوتی ہے۔ بہ خلاف اس کے بقا میں سالک کی حالت جلال اور عظمت سے لبریز ہوتی ہے۔ مولانا پر یہی نسبت غالب رہتی تھی اس لیے ان کے کلام میں جو جلال، ادعا، بیبا کی اور بلند آہنگی پائی جاتی ہے، صوفیہ میں کسی کے کلام میں نہیں پائی جاتی۔

مولانا کی غزلیات کی یہ خصوصیات بیان کرنے کے بعد علامہ شبلی مولانا کی مشنوی پر اظہار خیال شروع کرتے ہیں۔ وہ فارسی شاعری کی ایک مختصر تاریخ لکھتے ہیں۔ مشنوی کے بارے میں یہ صحیح لکھتے ہیں کہ مولانا نے حام الدین جلی کی درخواست پر اپنی مشنوی لکھنی شروع کی۔ علامہ شبلی مشنوی کی مقبولیت کے بارے میں رقم طراز ہیں:

”فارسی زبان میں جس قدر کتابیں نظم یا نثر میں لکھی گئی ہیں، کسی میں ایسے دلیل نا ذکر اور غلیظ اثاثاں مسائل اور اسرار نہیں مل سکتے جو مشنوی میں کثرت سے پائے جاتے ہیں۔ فارسی پر موقوف نہیں اس قسم کے نکات اور دقاویں کا عربی تصنیفات میں بھی مشکل سے پتا لگتا ہے۔ اس

لحوظ سے اگر علاما اور ارباب فن نے مشنوی کی طرف تمام کتابوں کی نسبت زیادہ توجہ کی اور یہاں تک مبالغہ کیا کہ ہست قرآن در زبان پہلوی تو کچھ تجھب کی بات نہیں۔

یہ خود مولانا نے اقرار کیا ہے:

عطار روح بود و سنائی دو چشم او ما از پے سنائی و عطار آمدیم

اس کے پیش نظر علامہ فرماتے ہیں کہ یہ امر یقینی ہے کہ مولانا نے حدیقہ سنائی اور منطق الطیر عطار کو سامنے رکھ کر مشنوی لکھی ہے اور وہ خود اس سلسلے میں کہتے ہیں:

ترک جوشی کردہ ام من نیم خام از حکیم غزنوی بشنو تمام

در الہی نامہ گوید شرح این آن حکیم غیب فخر العارفین

علامہ حدیقہ پر مشنوی مولوی کو ترجیح دینے میں اور وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ مشنوی کو حدیقہ اور منطق الطیر سے وہی نسبت ہے جو قطرے کو گہرے ہے۔ سینکڑوں حقائق اسرار جو مشنوی میں بیان ہوئے ہیں، حدیقہ دغیرہ میں سرے سے ان کا پتا ہی نہیں۔ جو خیالات دونوں میں مشترک ہیں ان کی بعینہ یہ مثال ہے جس طرح کسی شخص کو کسی چیز کا ایک دھندا لسا خیال آئے اور ایک شخص پر اس کی حقیقت کھل جائے۔ علامہ نے حدیقہ اور مشنوی کے ایک ہی موضوع پر اشعار نقل کر کے اپنے دعوت کو ثابت کیا ہے۔ اس نوعیت کے تقابلی مطالعے میں علامہ کو اولیت حاصل ہے۔

علامہ شبیلی نے مشنوی میں اشاعرہ کے عقائد کی تردید کی نشاندہی کی ہے۔ ان روایتوں اور حکایتوں کا ذکر کیا ہے جو فی الواقع غلط ہیں لیکن مولانا نے ان سے بڑے بڑے نتیجے نکالے ہیں۔ مولانا قیاس تمثیلی سے کام لیتے ہیں، قیاس شمولی سے استدلال نہیں کرتے۔ استدلال تمثیلی کے لیے تخيّل کی بڑی ضرورت ہے جو شاعری کی سب سے ضروری شرط ہے۔ مولانا کی شاعری کو جس بنا پر شاعری کہا جاتا ہے وہ سہی قوت تخيّل ہے۔ تصوف اور سلوک کے مسائل اور مسلمات عام ادراک بشری سے خارج ہیں اس لیے جو شخص خود اس عالم میں نہ آئے وہ ان باتوں پر یقین نہیں کر سکتا۔ اس لیے ان مسائل کے سمجھانے کا سب سے بہتر طریقہ ہی ہے کہ ان کو مثالوں اور تشبیہوں کے ذریعے سے سمجھایا جائے۔

علامہ شبیلی کو علم کلام سے جو خاص تعلق خاطر تھا، وہ سب پر عیاں ہے۔ میری ناقص رائے میں خود مشنوی کا مطالعہ اور پھر اس کے مصنف پر حضرت علامہ نے صرف اسی وجہ سے قلم اٹھایا ہے کہ وہ اسے عقائد اور علم کلام کی عمدہ ترین کتاب سمجھتے تھے۔ ورنہ جیسا کہ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ مشنوی تصوف و سلوک کی کتاب ہے، تو شبیلی کو خود ان کے بقول تصوف سے کوئی لگاؤ نہیں تھا۔ حضرت علامہ نے مشنوی میں علم کلام سے متعلق مباحث پر بڑی بصیرت افراد گفتگو کی ہے۔ شبیلی کا خیال ہے کہ موجودہ علم کلام کی بنیاد امام غزالی نے قائم کی اور رازی نے اس عمارت کو عرشِ کمال تک پہنچا دیا۔ اس وقت سے آج تک سیکڑوں ہزاروں کتابیں لکھی جا چکی ہیں، یہ سارا دفتر ہمارے سامنے ہے، لیکن انصاف یہ ہے کہ مسائل عقائد جس خوبی سے مشنوی میں ثابت کیے گئے ہیں، یہ تمام دفتر اس کے آگے بیچ ہیں۔ ان تصنیفات کے پڑھنے سے اس قدر ضرور ثابت ہوتا ہے کہ ان کے مصنفین غلط کو صحیح، دن کورات، زمین کو آسمان ثابت کر سکتے ہیں۔ لیکن ایک مسئلہ میں بھی یقین اور تشکیل کی کیفیت نہیں پیدا کر سکتے۔ بخلاف اس کے مولانا ناروم جس طریقے سے استدلال کرتے ہیں، وہ دل میں اثر کر جاتا ہے اور گودہ شک و شبہات کے تیر پاراں کو کلیتہ روک نہیں سکتا، تاہم طالب حق کو اطمینان کا حصار ہاتھ آ جاتا ہے۔

ذات باری تعالیٰ، صفات باری، نبوت، مجزہ، روح، معاو، جبر و قدر، تصوف، توحید، فلسفہ و سائنس وغیرہ موضوعات ہیں جن پر مولانا نے علم کلام کی روشنی میں بحث کی ہے اور جن کو حضرت علامہ نے اپنی اس کتاب میں تبصرے کے لیے منتخب کیا ہے۔ جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے کہ یہ علامہ کا خاص موضوع ہے، اس لیے علامہ نے ان موضوعات پر نہایت چامع گفتگو کی ہے۔ ایران میں ایک معروف فلسفی تھے محمد تقی جعفری ان کا چند سال قبل انتقال ہوا ہے۔ انہوں نے مشنوی مولانا کی قلسیانہ انداز میں شرح کی ہے جو متعدد جلدوں میں تفسیر و نقد و تحلیل مشنوی کے عنوان سے شائع ہوئی ہے۔

اس کے علاوہ مشنوی کے بیشتر ترجم اور شرحیں اس لحاظ سے سادہ ہیں کہ انہیں محض تصوف کی بنیاد پر لکھا گیا ہے۔ ہندوستان میں بحرالعلوم نے جو شرح مشنوی لکھی ہے، وہ اسی انداز پر ہے جو علامہ نے اختیار کیا ہے۔ اس لیے شبیلی نے اس شرح سے استفادہ کیا ہے اور کئی مرتبہ

اپنے خیالات کی تصدیق و تائید کے لیے بحراں العلوم کی شرح مشنوی سے نقل و اقتباس بھی کیا ہے۔ علامہ شبیلی نے مولانا روم میں مختلف موضوعات پر بحث کے دوران مشنوی مولوی سے متعدد اشعار نقل کیے ہیں۔ بعض اشعار کا اردو ترجمہ بھی دیا ہے۔ اس ترجمے کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں مشنوی کے مطالب کی روح کو سادہ زبان و انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ ہندوستان میں مشنوی مولانا روم کے متعدد اردو ترجمے ملتے ہیں لیکن جو سادگی اور تسلی علامہ شبیلی کے ترجمے میں نظر آتا ہے وہ دوسرے ترجمے میں تقریباً مفقود ہے۔ مثال کے طور پر علامہ زوج کے بارے میں مشنوی سے ایک اقتباس پیش کرتے ہیں اور اس کا اردو ترجمہ بھی جو خود ان کے ذہن و قلم کا نتیجہ ہے:

|                                                   |                                                              |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| جان چہ باشد با خبر از خیر و شر                    | جان و روح کس چیز کا نام ہے اس چیز کا جو خیر و شر کو جانتی ہے |
| شاد از احسان و گریان از ضرر                       | اور جو فائدے سے خوش اور نقصان سے رنجیدہ ہوتی ہے              |
| جب جان کی ماہیت اور اکٹھبری                       | چون سر و ماہیت جان مخبر است                                  |
| تو جس کو زیادہ اور اکٹھبری ہے اس میں زیادہ جان ہے | ہر کہ او آگاہ تر با جان تر است                               |
| انتقامی جان چوای ول آگبی است                      | جان کا انتقام اجنب اور اکٹھبری                               |
| ہر کہ آگاہ تر بود جانش قوی است                    | تو جو زیادہ اور اکٹھبری رکھتا ہے، اس کی جان زیادہ قوی ہے     |
| روح را تاثیر آگہی بود                             | روح کی تاثیر اور اکٹھبری ہے                                  |
| ہر کہ این بیش لٹھی بود                            | اس لیے جس میں یہ زیادہ ہو وہ خدائی آدمی ہے                   |

حضرت علامہ نے علم کلام سے متعلق جو نکات مشنوی میں بیان ہوئے ہیں ان پر جم کر لکھا ہے اور ان کی وضاحت و تفسیر و تشریح میں علم کلام سے اپنے تعلق خاطر کی تصدیق بھی پہنچائی ہے۔ وہ یہ بھی ثابت کرتے ہیں کہ جدید فلسفی اور علم کلام کے ماہر بھی بعض مسائل کو اس طرح صراحة سے بیان نہیں کر سکے جس طرح مولانا روم نے ان حضرات سے ملتوں پہلے بیان کر دیا تھا۔

حضرت علامہ نے فارسی ادب پر جو گرانقدر کتابیں پر قلم کی ہیں، خاص طور پر شعر اجم، ان میں حاشیے پر منابع کا ذکر مفقود ہے۔ بعض محققین نے اس کو علامہ پر تنقید کا موضوع بھی بنایا ہے۔ اس کے برخلاف مشنوی مولوی روم میں علامہ نے حاشی میں کہیں کہیں اپنے منابع کا ذکر

کیا ہے۔ علامہ شبلی کی یہ کتاب، مولانا ردم کی زندگی اور آثار پر دیگر اہم اور بنیادی کتابوں کے درستیاب ہونے کے باوجودہ، اپنے مطالب اور علامہ شبلی کے مخصوص استدلالی طرز بیان کی وجہ سے ایک خاص مقام کی حاصل ہے۔ اسی وجہ سے اس کا مولانا کی مشنوی پر دیگر تنقیدی تحریروں سے باقاعدہ مقابله و مقایسه ضروری ہے تب ہی علامہ شبلی کی اس کوشش کی انفرادیت اور افادیت کا حقیقی علم ہو سکے گا۔

### حوالی:

- ۱۔ تنقید شعر الجم، حفاظ محمود شیرانی، الجمن ترقی اردو (ہند) دہلی، ۱۹۳۲، ص ۱۔۳
- ۲۔ مطبوعہ مجلس ترقی ادب، لاہور
- ۳۔ سوانح مولوی ردم، علامہ شبلی نعمانی، شاہجهان پریس، دہلی، جل ۱۔۲، سوانح مولوی ردم، ص ۱۱۵
- ۴۔ سوانح مولانا ردم، ص ۱۔۲، ۵، ۳
- ۵۔ پیغم و مقدمہ سعیف نقیبی، تہران، ۱۳۲۵
- ۶۔ سیر الاولیاء، امیر خور دکرمانی، اردو ترجمہ از انجاز الحق قدوسی، لاہور، ۱۹۸۰، ص ۱۷۳



## بر صغیر کے مسلمانوں پر مشنوی مولانا روم کے اثرات

مولانا جلال الدین رومی المعروف پہ مولانا نائے روم کی مشہور مشنوی (مشنوی معنوی) کو وہ عالمگیر شہرت و مقبولیت ملی ہے کہ مبالغہ کے ساتھ اسے ہست قرآن در زبان پہلوی کہا گیا ہے۔ فارسی زبان و ادب کی شاید ہی کوئی کتاب اس مقبولیت میں اس کی شریک و سہیم ہوا۔ شعر گوئی مولانا روم کا پیشہ نہ تھا اور پھر اس کا موضوع بھی غزل یا اسی طرح کی دوسری مقبول اصناف میں نہیں بلکہ اخلاق، روحانیت، تصور اور کلام کے گھرے مسائل ہیں۔ مشنوی کی روانی و سلاست، نغمی و شیرینی اور اس کے مضماین نے ایک دنیا کو لٹھ کر لیا اور اس کے اثرات بڑھتے ہی جا رہے ہیں اور عالم اسلام یا عالم مشرق سے نکل کر پوری دنیا کو محیط ہو رہے ہیں۔ ۲

عالم اسلام میں تو اس کے اثرات مولانا روم کے جیں حیات ہی ایشیائے کو چک سے نکل کر ماوراء النہر تک پھیل گئے تھے۔ سو بر صغیر کے فارسی دال حلقوں میں ہمیشہ اس کا چھ چار ہا۔ ۳ پھر یہ کہ معاشرے کے ہر طبقے پر اس کے اثرات مرتب ہوئے۔ علماء و دانشوروں سے فکر و دانش اخذ کرتے عامۃ الناس بھی بقدر ظرف و استطاعت اس سے مستفید ہوتے۔ تحدید سے یہ کہنا تو مشکل ہے کہ مشنوی کو کس طبقے میں زیادہ فروغ ہوا لیکن اس کی شروعات و مطالعات سے یہ اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ شاعروں نے اس کا تسبیح کیا، نرنگاروں سے ان کے مضماین سے مواد لیا، واعظوں اور معلمین اخلاق نے اس کے سبق آموز مضماین سے فروع و معاشرہ کی اصلاح کا کام لیا۔ بہت سی خانقاہوں اور حلقوں میں باضابطہ مشنوی کا درس ہوتا تھا اور اب کیوں وی پر بھی ہوتا

فارسی کے نادرہ روزگار شاہکاروں میں شاہنامہ فردوسی، نظامی گنجوی کے چہار مقالہ اور شیخ سعدی کی گلستان بوستان اور دیوان حافظ کا شمار ہوتا ہے۔ مگر ان سب سے بڑھ کر شہرت و وقعت بلاشبہ مشنوی کو حاصل ہوئی۔ ۵ یہی سب ہے کہ انجمن اقوام متحده کے ذیلی ادارے یونیکو نے ۱۹۰۰ء کو روی کا سال قرار دیا ہے اور دنیا کے مختلف حصوں میں روی کی پیدائش پر آٹھ سو سال گزرنے پر مختلف تقریبات ملائی گئیں۔

مولانا نے روم نہ صرف یہ کہ صوفیائے عظام میں شمار ہوتے ہیں بلکہ وہ ایک باضابطہ سلسلے کے بھی بانی ہیں جسے مولویہ کہا جاتا ہے۔ مولانا روی نے تصوف کی تاریخ اور عالم اسلام پر جو گہرے اثرات ڈالے ہیں ان کا بڑا منبع بھی مشنوی ہی رہی ہے۔ یوں تو مولانا روی کے اوپر دنیا کی بڑی زبانوں میں زبردست کام ہوا ہے خاص کر ترکی و فارسی زبانوں میں حتیٰ کہ ”روی شناسی“ کے نام سے تحقیقی مطالعات کی ایک نئی شاخ وجود میں آگئی ہے۔ اور گزشتہ دو صد یوں سے مغرب میں بڑے پیمانے پر ان پر کام ہو رہا ہے۔ یہ اردو میں روی شناسی کی تاریخ زیادہ پرانی نہیں پھر بھی مشنوی کی اردو شرحوں اور ترجموں کی کمی نہیں ہے اور برصغیر کے مسلمانوں کی فکری تشكیل میں مشنوی کا بہت بڑا روک رہا ہے۔

مشنوی کے چھٹے دفتر ہیں اور اس کی تحریکی کے بعد ۱۲۷۳ء مولانا کا انتقال ہوا تو اس کی شہرت دور دور پھیل چکی تھی۔ ان کے بعد سے مصلحتی فارسی میں مشنوی کی دس شریصیں وجود میں آ چکی تھیں۔ برصغیر میں مشنوی معنوی سہروردیہ اور قادریہ سلسلے کے صوفیوں کے ذریعے پہنچی۔ ۵ ہندوستان میں تصوف کے مشہور سلسلیں چشتیہ اور سہروردیہ ممتاز رہے ہیں۔ جن میں سہروردی فقہی و شرعی امور میں زیادہ احتیاط بر تھے تھے اور انہوں نے مشنوی سے استفادہ بھی دوسروں کی بہ نسبت زیادہ کیا۔ خود مولانا روی کے تقریباً ہم عصر شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی سہروردی، روی کے فلسفہ و تعلیمات بے بہت متاثر تھے۔ انہوں نے لوگوں کے عقائد کی اصلاح کی، وحدت انسانی کا درس دیا اور حقیقی اسلام کی اشاعت کی۔

چھٹی صدی ہجری میں عالم اسلام ایک سیالاب بلا خیز قوتہ تاریخ سے دوچار ہوا جس نے عماکی خلافت کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ پوری مسلم دنیا زبردست انتشار و خلفشار، بے چینی اور

بدانی کا شکار ہو کر رہ گئی۔ اس وقت ایران و خراسان سے بہت سے صوفی افریقہ، جنوبی ایشیا اور بر صیر کی طرف ہجرت کر گئے جو مشنی اپنے ساتھ لے کر آئے۔ شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی، شیخ رکن الدین ملتانی، نور قطب عالم، شاہ جلال یمنی سہروردی وغیرہ کے مخطوطات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان سب نے مشنی سے کب فیض کیا تھا۔

پھر عبدالکبری میں سرکاری سطح پر مذہبی بے قاعد یوں، دین الہی کے اجراء اور عقیدہ کی ناہمواریوں سے اسلامی عقائد، عبادات و طرز معاشرت پر بے اثرات پڑنے لگے تو جن مبلغین و مصلحین نے میدان میں اذکر نئے فتنوں کا مقابلہ کیا، عوام کی کردار سازی اور دینی تربیت کا کام کیا، ان میں حضرت باقی باللہ، شیخ محمد عبد الحق دہلوی اور ان کے تلامذہ، شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی اور ان کے مسترشدین خاص ہیں۔ قیاس کہتا ہے کہ یہ بھی مولانا روم کے صوفیانہ و مشکلہانہ انداز فکر سے مستفید ہوئے ہوں گے۔ ۱۶۹۹ء میں امام احمد بن عبدالرحیم دہلوی (شاہ ولی اللہ) پیدا ہوئے اور بر صیر میں احیاء و تجدید دین کی ایک ثقیلی تحریکیں چلی ہیں جتنے تبلیغی و اصلاحی کام ہوئے ہیں ان میں کہیں نہ کہیں خانوادہ ولی اللہ کا فیض رواں نظر آتا ہے۔ سی مسلمانوں کے مختلف مکاتب فکر اپنی نسبت حضرت شاہ دہلوی کی طرف کرتے ہیں۔ چوں کہ شاہ صاحب اور ان کے والد شاہ عبدالرحیم اور خاندان کے دوسرے بزرگ بھی تصوف کے خوش جیسی تھے اس لیے ضرور مشنی سے استفادہ کیا ہو گا۔

پیسویں صدی میں مسلم معاشرے میں مشنی کی تعلیم و تدریس، وعظ و ارشاد میں اس کے اشعار کا استعمال بالکل عام تھا۔ سرید احمد خان نے اپنے زمانے میں علوم تداولہ کے مضافیں کی فہرست میں فارسی کی دوسری کتابوں کے ساتھ مشنی کا بھی ذکر کیا ہے۔ اس زمانے میں بچوں کی تعلیم کے لئے نہ میں سعدی کی گلستان کو لازماً پڑھایا جاتا تھا تو نظم میں مشنی معنوی کے اشعار رکھے جاتے تھے۔ حتیٰ کہ خوش خطی سیکھنے کے لئے بھی مشنی کے اشعار کی کتابت کی جاتی تھی۔

پیسویں صدی بر صیر کے مسلمانوں کے لئے پر آشوب بھی رہی اور اسی میں ان کی نشأة

ٹانیہ کا آغاز بھی ہوا۔ اس صدی کے نصف اول میں مسلمان ہند کے لئے تین اجتماعی پلیٹ فارم بہت ممتاز رہے ہیں۔ مسلم ایجوکشن کانفرنس، انجمن اسلام میمی اور تحریک ندوہ العلماء۔ ان تینوں انجمنوں کے سالانہ جلسوں میں مشنی معنوی یا اسی کے طرز پر لکھی گئی اردو مشنیاں پڑھی جاتی تھیں۔ ندوہ العلماء کے تقریباً جلسہ شاہ سلیمان پلوری مشنی کے اشعار اپنے خاص انداز میں پڑھا کرتے تھے۔ اب آج بھی مشنی ان کے ہی انداز میں پڑھی جاتی ہے۔ یہیں سے اردو میں مولانا روم اور مشنی معنوی پر نئے علمی مطالعات کی بنیادی پڑی۔ اس زمانے میں دو بزرگوں نے اپنے اپنے رنگ میں مولانا روم پر کام کیا۔ ان میں ایک ہیں مولانا اشرف علی تھانوی اور دوسرے علامہ شبلی نعمانی۔ مولانا اشرف علی تھانوی نہ صرف بڑے علماء دین میں شمار ہوتے ہیں بلکہ ہر صیغہ میں انہیں تصور و سلوک کا آخری بُدا عالم و مجدد بھی سمجھا جاتا ہے۔ مولانا نے کلید مشنی لکھی۔ مولانا روم کے افکار و خیالات کی شرح و ترجمانی کی۔ مولانا انور شاہ کشمیری آخری درجہ ایک بلند پایہ محدث گزرے ہیں۔ انہیں بھی مشنی سے گہرا شغف تھا اور اس کے سیکڑوں اشعار ان کی زبان پر تھے۔ مشنی کے عکسے بھی کئی علماء نے لکھے ہیں۔ جن میں ایک بڑے عالم اور شیخ مفتی الٹی بخش کاندھلوی بھی ہیں (متوفی ۱۲۲۵ھ)۔ وہ کاندھلہ کے بڑے مشائخ اور علماء میں سے اور پرانی تبلیغی جماعت مولانا محمد الیاس رحمۃ اللہ علیہ اور شیخ الحدیث محمد ذکریا صاحب کے اجداد میں سے ہیں۔ مولانا شبلی (۱۹۱۳) نے اپنے سلسلہ کلامیہ میں الغزالی اور الکلام کے بعد سوانح مولانا روم لکھی جس میں انہیں مختلم اسلام ثابت کیا اور ردوی شناسی کی ایک نئی جہت سے دنیا کو روشناس کرایا۔

بیسویں صدی میں اقبال نے روی کی اہمیت اور ان کے فکر سے زمانہ کو بلند آہنگی کے ساتھ روشناس کرایا۔ اقبال نے مغرب و مشرق کے بے شمار سرچشموں سے استفادہ کیا اور اپنے افکار کی اساس قرآن کریم پر رکھی اور احیاء و تجدید روحانیت و مشرقیت کا زمزمه انتہائی بلند آواز سے گایا۔ انہوں نے روی سے زبردست استفادہ کیا جس کی وجہ سے کوئی میرید ہندی اور مولانا روم کو پیر روی سے موسوم کیا ہے۔ فارسی اور اردو کلاموں میں روی کے اثرات و افکار کی ترجمانی جا بجا صاف رکھائی دیتی ہے۔

وقت است که بکشائیم میخانہ روی باز  
 پیر روی را رفیق راه ساز  
 اس عصر کو بھی اس نے دیا ہے کوئی پیغام  
 از اشعار جلال الدین روی بدیوار حرم دل بیا دیز ۳۱  
 یہ کہنے میں ذرا بھی مبالغہ نہ ہو گا کہ مشنوی اور مولانا روم کی طرف متوجہ کرنے میں اقبال  
 کا کردار سب سے اہم ہے۔ وہ روی کو اپنا پیر و مرشد قرار دیتے ہیں اور اپنے کلام (اردو فارسی  
 کے ایک بڑے حصہ میں انہیں کے فکر و نظر کی متابعت کرتے اور اس کی شرح و ترجمانی کرتے  
 ہیں۔ ان کے کلام میں روی تاریخ کے زندان سے نکل کر عہد حاضر میں سانس لے رہے ہیں۔  
 اقبال کے دل میں دھڑک رہے ہیں اور پیر روی کی صحبت میں اقبال پر عہد حاضر کے راز ہائے  
 سربست مکشف ہو رہے ہیں۔

چو روی در حرم دادم اذان من ازو آموختم اسرار جان من  
 بہ دور فتنہ عصر کہن او بہ دور فتنہ عصر روان من ۵۱  
 ایک طرح سے روی کے عہد اور اقبال کے عہد میں یکسانیت بھی ہے۔ دونوں ہی کے  
 زمانے پر آشوب اور طلت اسلامیہ کے لئے اندر وی فتنوں اور خارجی یلغاروں کے ہیں۔ روی  
 کے عہد میں مسلمان سیاسی سطح پر صلیبی یلغار اور یورش تاتار سے تباہ و بالا ہو گئے تھے۔ دوسری  
 طرف باطنی فتنوں نے فکر اسلامی کو زی منطق اور بے روح کلائی گور کھو دھندوں میں الجھا کر  
 اسے دین فطرت کے بجائے وطیعت کا دین بناؤ لاتھا۔ ایسے میں روی نے دانش یونانی کی بجائے  
 دانش برہانی کی روشنی وقت کے مہمات مسائل پر غور و فکر کیا۔ تھیک اسی روایت کو اقبال نے عصر  
 حاضر میں دھرا یا اور دانش افریگ کی بجائے اسلام کی روشنی میں عصر حاضر پر تعمیدی نظر ڈالی۔  
 اقبال نے روی کو اپنا رہنمایا کر عہد حاضر میں روی شناسی کی ایک طرح جدید ڈالی۔

مشنوی اور مولانا روم پر ایک نہایت جاندار کام قاضی تکمذ حسینے بھی انجام دیا۔ ان  
 کے روی کے مطالعہ کی ابتداء سوانح مولانا روم مولفہ شیلی سے ہوئی۔ ان کے والد قاضی تصدق  
 حسین اپنے گھر میں مشنوی کے مطالعہ و درس کی محفلیں منعقد کرتے تھے۔ یہیں سے ان کو روی کے

مطالعہ کی رغبت ہوئی۔ اسی دوران ۱۹۱۱ء میں مولانا احمد حسن نے مثنوی کا ایک اعلیٰ نسخہ مطبع نامی کانپور سے اپنے بہترین حواشی کے ساتھ شائع کیا۔ قاضی تلمذ حسین نے ۱۹۱۷ء سے ۱۹۲۷ء تک مثنوی پر کام کیا جب وہ جامعہ عثمانیہ حیدر آباد کے شعبہ ترجمہ و تالیف سے وابستہ ہوئے۔ انہوں نے اس سلسلہ میں تین کتابیں تالیف کیں۔ مرآۃ المثنوی، صاحب المثنوی اور نقد المثنوی۔ اول الذکر میں مھوں کی صرح و ترجمائی ہے۔ صاحب المثنوی میں مولانا روم کے مفصل سوانح و افکار اور مؤخر الذکر میں مثنوی کی ادبی و فلسفی حیثیت پر تبصرہ ہے۔ قاضی صاحب نے مولانا روم کے حالات زندگی کی تفصیل میں مختلف روایتوں میں تطبیق و تتفق کی ہے اور رومی کے مشرق و مغرب کے مختلف سوانح نگار کے بیانات کا موازنہ بھی کیا ہے اور ان پر نقد و تبصرہ بھی۔ مرآۃ المثنوی کو حکایات: حقائق و معارف، منصوصات ربائی اور ارشادات نبوی پر مشتمل الگ الگ چار حصوں میں تقسیم کر دیا ہے۔ ۱۶۔

مولانا عبدالماجد دریابادی پر ایک دورالحاد و تکلیف کا گزر ہے جس سے باہر نکلنے میں ان کی دست گیری مثنوی نے کی۔ مولانا روم کے خطوط کے مجموعے فیہ مافیہ کے نام سے معروف ہے۔ یہ کتاب نایاب تھی۔ مولانا عبدالماجد دریابیدی نے اس کا ایک نسخہ ذخیرہ نکالا اور پھر مزید تلاش و تحقیق سے اور نسخے بھی دستیاب ہوئے۔ ان کا موازنہ و تقابل کر کے اپنی تحقیق و تحریک کے بعد اسے شائع کر دیا۔ مولانا ماجد نے دیباچہ میں ذکر کیا ہے کہ اس تحقیق و تحریک میں انہیں وقت کے بعض نامور اہل علم سے بھی مدد ملی جن میں مولانا حمید الدین فراہی، مولانا سید سلیمان ندوی اور مولانا عبدالماجد ندوی کا ذکر انہوں نے کیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مشاہیر بھی مثنوی سے ذوق رکھتے تھے۔

کار اصلاح و تجدید کے سلسلے میں مولانا کے کارناموں پر بڑی گہری نظر مولانا سید ابو الحسن علی ندوی نے ڈالی ہے۔ انہوں نے مولانا روم کو اسلام کے جلیل القدر مصلحین و مجددین کی فہرست میں جگہ دی اور ان کے زمانہ کے حالات پر نظر ڈالنے کے بعد روی کی اہمیت ان الفاظ میں بیان کی: عالم اسلام کو ایک ایسی بلند اور طاقت و رشحیت کی ضرورت تھی جو دل در دندر اور فکر ارجمند دنوں سے فیض یاب ہو، جس کے لئے عقلیات کا سمندر پایاب ہو چکا ہو اور الفاظ

و ظواہر کا طسم ٹوٹ چکا ہو جو اپنی گرمی عشق اور سوز دروں سے اس تجربہ سے عالم اسلام میں زندگی کی نئی حرارت پیدا کر دے اور عقل کے اس 'نگارخانہ' میں عشق کا صور پھونک دے۔ یہ شخصیت مولانا جلال الدین روی (۶۷۲ھ) کی تھی جن کی مثنوی علم کلام کی بے اعتدالیوں اور عقل کی ہوس پرستی کے خلاف ایک صدائے احتجاج بلکہ اعلان جنگ ہے۔<sup>۱۸</sup>

جن لوگوں نے فکر اقبال کے زیر اثر مطالعہ روی کو محبوب علمی شغف بنا�ا ان میں ایک ممتاز شخص پاکستان کے بڑے مفکر فلسفی اور اسکالر خلیفہ عبدالحکیم بھی ہیں۔ مطالعات روی میں خلیفہ عبدالحکیم عالمی شہرت کے مالک ہیں انہوں نے روی پر انگریزی اور اردو دونوں میں جم کر لکھا ہے۔ حکمت روی ان کی بہترین کتاب ہے۔ ان کی انگریزی کتاب Metaphysics of Rumi ایک رومی میں روی پر لکھی گئی کتابوں میں نمایاں اور معبرترین مانی گئی ہے۔ ان کے نزدیک روی کا مطالعہ مسلمانوں کی فکری اور دینی زندگی کے بہترین کمالات کا مطالعہ ہے۔<sup>۱۹</sup> مولانا روم جو نظریہ ارتقا پیش کرتے ہیں وہ ڈارون کے نظریہ ارتقا سے بالکل الگ ہے۔ ڈارون کا ارتاء مادی ہے۔ مولانا کا پیش کردہ ارتقاء روحانی۔ خلیفہ عبدالحکیم کے الفاظ میں 'انہیاء اور اولیاء کا شعور انسان کی منزل ارتقاء کی نشان دہی کرتا ہے جس کی طرف انسان کو قدم اٹھانا اور ایک نئے عالم اور نئے علم سے فیض یاب ہونا ہے۔ اگر ان تجربات کی صحت کو تسلیم کر لیا جائے تو تاریخ انسانی اور خلافت آدم کے معنی سمجھ میں آتے ہیں۔<sup>۲۰</sup>

حقیقت یہ ہے کہ روی پر خلیفہ کی کتابیں اور متعدد مضمایں روی پر اقبال کے کام کی توسعہ ہیں۔ اقبال نے اگر روی کو تاریخ کے زندگی سے نکال کر اپنے عہد میں دوبار زندہ کیا تو خلیفہ عبدالحکیم نے حکمت روی کو عہد حاضر کے فکر و شعور کا حصہ بنانے کی سعی کی۔ اور عقلی، منطقی، فلسفیانہ لیکن آسان و سہل لفہم اسلوب میں کی۔ ہمارے علماء اسکارلوں میں مولانا عبدالسلام خاں را مپوری جو معمولات اور تصوف کے تبحر عالم ہیں، نے مولانا روم پر گراں قدر کام کیا ہے۔ اور علم و تحقیق کی دنیا میں روی کے افکار کو عام کرنے میں ایک نمایاں کردار ادا کیا ہے۔ مثنوی کی شرح و توضیح کے سلسلے میں ان کی کتاب 'افکار روی' اور روی پر ان کے مقالات بڑی قدر و منزالت کی نگاہ سے دیکھئے جاتے ہیں۔

ان کے علاوہ اور علماء اسکالر بھی روی پر مسلسل کام کر رہے ہیں۔ حال ہی میں روی کے ایک اسکالر اور محقق جناب محمد اکرم چحتائی (پاکستان) کی کئی کتابیں منظر عام پر آئی ہیں۔ جن میں مندرجہ ذیل خاص ہیں۔

۱۔ مولانا جلال الدین روی حیات و افکار (ارو میں مولانا پر ہوئے کاموں کی ایک جامع تلخیص)

۲۔ پیر روی دار مرید ہندی (روی اور اقبال کے افکار کا تقابلی مطالعہ)

۳۔ حکایات روی

مختصر یہ کہ برصغیر میں خصوصاً اور عالم اسلام میں عموماً روی زندہ جا و پیدہ ہیں اور ان کا فیض جاری ہے۔ یہ کہنے میں ذرا بھی مبالغہ نہیں کہ مشنوی نے عالم اسلام کے افکار و ادیبات پر گہرا اور دریپا اثر ڈالا۔ اسلامی ادب میں ایسی شاذ و نادر کتابیں ہوں گی جنہوں نے عالم اسلام کے اتنے وسیع حلقہ کو اتنی مدت تک متاثر رکھا ہو۔ چھ صدیوں سے مسلسل دنیاۓ اسلام کے عقلی، علمی اور ادبی طبقے اس کے مضمون سے گونج رہے ہیں اور وہ دماغ کوئی روشنی وردوں کوئی حرارت بخش رہی ہے۔ اسی لئے ہر دور کے اہل محبت اور اہل معرفت نے اس کو سچع مخلل اور ترجمان دل بنا کر رکھا۔ ۱۷

مولانا روی انسانیت کا انتشار ہیں اور ہیں الاقوامی دانشور اپنی ذات کو ان سے منسوب کرتے ہوئے ختم حسوس کرتے ہیں۔ اس کی سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ مولانا انسانی وجدانی خیر کے بارے میں بحث کرتے ہیں اور اپنی تعلیمات میں وہ فقط انسان پر نگاہ رکھتے ہیں اور ہمیشہ انسانی روابط اور تعلقات کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں اور انسان کی آزادی و سعادت کو ہمت اور حوصلے کا باعث قرار دیتے ہیں۔ ۱۸

### حوالی و حوالے:

۱۔ صاحب «مجھ الفصحاء» کے حوالے سے علامہ شیلی لکھتے ہیں کہ ایران میں چار کتابیں جس قدر مقبول ہوئیں کوئی کتاب نہیں ہوئی۔ شاہنامہ، گلستان، مشنوی مولانا روم، دیوان

حافظ۔ ان چاروں کتابوں کا موازنہ کیا جائے تو مقبولیت کے لحاظ سے مشنی کو ترجیح ہو گی۔ ملاحظہ ہو محمد اکرم چغتائی، مولانا جلال الدین روی حیات و افکار، سمجھ میں پہلی کیشن، صفحہ ۲۹، طبع ۲۰۰۳ء

۲۔ یورپ میں روی شناسی کی تاریخ تقریباً ڈیڑھ سو سال پرانی ہے۔ ابتدائیں آسٹریا کے بعض علماء نے مشنی اور دیوان شش تحریز منتخب تراجم شائع کیے۔ پھر آراء نکلنے (۱۹۲۵ء) نے مشنی کا ترجمہ و تحریج آٹھ جلدوں میں شائع کیا جس نے مغرب میں روی شناسوں کا ایک وسیع حلقة پیدا کر دیا۔ اب تو وہاں روی شناسی کی ایک لمبہ چل رہی ہے اور ابلاغی عالمہ کے تمام ذرائع اس میں حصہ لے رہے ہیں۔ مطالعات روی کی بہلو گرانی ایک ترک اسکال محمد اوندر نے دو جلدوں میں ترتیب دی ہے۔

۳۔ مشنی کے جھے دفتر میں نچھے دفتر کی سمجھی کے بعد ۱۹۷۳ء میں مولانا روم کا انتقال ہوا۔ اس وقت تک مشنی اتنی مشہور ہو چکی تھی کہ سفر پر جانے والے اس کے اشعار تھفتاً اپنے ساتھ لے جایا کرتے تھے۔ فارسی کے اعلاء نے اس کی تفسیریں لکھے ڈالی تھیں۔

مولانا جلال الدین روی اکرم چغتائی سمجھ میں پہلی کیشن، طبع ۲۰۰۳ء صفحہ ۵۵۲  
۴۔ شبی لکھتے ہیں: مقبولیت کی ایک بڑی دلیل یہ ہے کہ علماء و فضلان نے مشنی کے ساتھ جس قدر اعتمنا کی اور کسی کتاب کے سلسلہ میں نہیں کی۔ سوانح مولانا روم مشمولہ در کتاب مذکور صفحہ ۳۹، اس کے بعد شبی نے کشف الظنوں کے حوالہ سے مشنی کی شرحوں کا ایک نقشہ پیش کیا ہے۔ اس کے بعد بھی بہت سی شریں فارسی اور اردو میں لکھی گئی ہیں وہ اس میں شامل نہیں ہیں۔

۵۔ ملاحظہ ہو حاشیہ نمبر ۱

۶۔ ابن بطوطة نے اپنے سفرنامہ میں مولانا کے سلسلہ کو جلالیہ قرار دیا ہے۔ اس بارے میں مولانا شبی کہتے ہیں: چوں کہ مولانا کا لقب جلال الدین تھا۔ اس لیے ان کے انتساب کی وجہ سے یہ نام مشہور ہوا ہو گا۔ لیکن آج کل ایشیائیے کو چک اور شام مصر اور قسطنطینیہ میں اس فرقہ کو مولویہ کہتے ہیں۔ میں نے سفر کے زمانہ میں اس فرقہ کے اکثر جلسے دیکھے

ہیں یہ لوگ نہ دے کی ٹوپی پہنتے ہیں جس میں جوڑ یا درز نہیں ہوتی۔ مشائخ اس ٹوپی پر  
عمامہ باندھتے ہیں۔ خرقہ یا کرتہ کے بجائے ایک چنٹ دار پا جامہ ہوتا ہے۔ ذکر و غفل کا  
طریقہ یہ ہے کہ حلقة باندھ کر بیٹھتے ہیں۔ ایک شخص کھڑا ہو کر ایک ہاتھ سینہ پر اور ایک  
ہاتھ پھیلائے ہوئے رقص کرتا ہے۔ رقص میں آگے یا پیچے بڑھنا یا ہٹانا نہیں ہوتا۔ بلکہ  
ایک جگہ جنم کر متعصّل چکر لگاتے ہیں۔ ساعت کے وقت دف اور تی بھی بجاتے ہیں

(سوائیخ مولانا ناروم، صفحہ ۲۵)

۷۔ ملاحظہ ہو جا شیرہ نمبر ۲

۸۔ مولانا جلال الدین روی حیات و افکار، محمد اکرم چحتائی صفحہ ۵۵۳، سنگ میل ہبی  
کیش، لاہور طبع ۲۰۰۳ء

۹۔ ایضاً

۱۰۔ ایضاً، صفحہ ۵۵۶

۱۱۔ ایضاً صفحہ ۵۹۷

۱۲۔ ایضاً صفحہ ۶۱۳

۱۳۔ ایضاً صفحہ ۵۵۶

۱۴۔ ایضاً صفحہ ۵۵۸

۱۵۔ وہی کتاب صفحہ ۵۹۷

۱۶۔ ملاحظہ ہو مرآۃ المھوی صفحہ ۳۵۶ ۳۸۰ ۳۲۵ وہی کتاب

۱۷۔ فیہ مافیہ کے بارے میں شیلی لکھتے ہیں: یہ ان خطوط کا مجموعہ کا ہے جو مولانا نے وقت فراغت  
میں الدین پروانہ کے نام لکھے۔ یہ کتاب بالکل نایاب ہے۔ پہ سالار نے اپنے  
رسالہ میں خستا اس کا تذکرہ کیا ہے۔ سوائیخ مولانا ناروم صفحہ ۳۶ مشمولہ کتاب مذکور

۱۸۔ مولانا سید ابو الحسن علی حسینی عدوی تاریخ دعوت و عزیمت جلد اول صفحہ ۷ ۳۳ مجلس  
تحقیقات و نشریات اسلام، لکھنؤ، طبع چہارم ۱۹۹۲ء

۱۹۔ دی یہ فہرست آف روی صفحہ ۲۔ بحوالہ محمد اکرم چحتائی مولانا جلال الدین روی حیات و

افکار صفحه ۵۹۹، سنگ میل پبلی کشن لاہور طبع ۲۰۰۳ء

۲۰۔ حکمت روی، خلیفہ عبدالحکیم، صفحہ ۱۵۳-۱۵۲، ادارہ ثقافت اسلامیہ، لاہور

۲۱۔ مولانا سید ابوالحسن علی ندوی، تاریخ دعوت و عزیمت جلد اول صفحہ ۳۹، مجلس تحقیقات و نشریات اسلام، لکھنؤ، طبع چہارم، ۱۹۹۲ء

۲۲۔ ڈاکٹر سید عبدالحمید ضیائی، راہ اسلام، خصوصی شمارہ مولانا روی، خاتمه فرهنگ جمہوری اسلامی ایران، ۱۸ تلک مارگ، نئی دہلی



## مثنوی معنوی اور طالب علمانہ تجسس

مولانا جلال الدین رومی سے میرا تعلق نیا نہیں ہے۔ میں اس عمر سے ان کی مثنوی سن رہا ہوں جب یہ بھی نہیں معلوم تھا کہ صوفی کے کہتے ہیں اور مثنوی کا کیا مطلب ہے؟ کچھ اور بڑا ہوا تو کچھ نہ سمجھنے کے باوجود نامعلوم کیفیت سی محسوس کرنے لگا، بزرگوں نے کبھی کبھار ان کہانیوں کو دو ہرایا جن کو تمثیل بنا کر مولانا رومی نے عقیدہ تو حید بیان کیا ہے تو تمثیل کے متعلق بھی تجسس پیدا ہونے لگا۔ ۱۵-۱۶ برس کی عمر تک یہ کیفیت پیدا ہو چکی تھی کہ محن سے کسی کو مثنوی پڑھتے سنتا تو بس سنتا ہی رہ جاتا تھا۔ تب تک میں شیخ سعدی کی گلستان ختم کر چکا تھا اس لیے کچھ لفظ کچھ مصرعے سمجھ میں بھی آنے لگتے تھے۔ اس کے بعد غریب الوطنی مقدر بنی اور زندگی کے تجتی ایام اپنی باتا کی فکر میں گزرنے لگے تو مثنوی کی طرف رغبت رہی نہ کسی اور علمی مشغله کی طرف۔ لیکن وہ جو کہتے ہیں کہ ہر چیز اپنی اصل کی طرف مراجعت کرتی ہے تو دو رومی کا بندوبست کرتے ہی دوبارہ علمی مخلسوں اور مشغلوں میں وچپی لینے لگا۔ اس دور میں بھی جس ادب نے سب سے زیادہ متوجہ کیا اس کو Hagiological Literature کہتے ہیں۔ اس کا مفہوم تو الہیاتی ادب ہے مگر زیادہ بہتر ترجمہ ملفوظاتی ادب ہے۔ ملفوظاتی ادب میں بھی چاہے دہ نظم میں ہو یا نثر میں، مثنوی مولانا روم نے ہی سب سے زیادہ متوجہ کیا۔

مجھے اعتراف ہے کہ مثنوی مولانا روم کو میں اب بھی نہیں سمجھتا۔ البتہ اہل علم اور اہل دل کے سامنے ایک سوال رکھنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ شاید یہ سوال بھی اس حقیقت کا غماز ہے کہ کم علمی کے باوجود مجھے مثنوی مولانا روم سے جس کو مثنوی معنوی بھی کہا گیا ہے یک گونہ ذہنی اور روحانی مناسبت رہی ہے۔ سوال یہ ہے کہ علماء، مشائخ اور خانقاہ نشینوں میں تو مثنوی

مقبول ہے ہی ایسے لوگوں میں بھی مقبول ہے جو عقیدہ توحید کو نہیں مانتے۔ مثلاً میں نے کئی صاحبان دل کو مثنوی پڑھنے یا سننے کے دوران زار و قطار روتے اور وجد کرتے ہوئے دیکھا ہے۔ وجد کرنے والے یہ اہل دل حضرات عقیدہ توحید میں راخُ اور اتباع سنت و شریعت پر اصرار کرنے والے تھے۔ لیکن میری حیرت کی اس وقت انتہا نہ رہی جب میں نے آچار یہ رجیش کو بھی مثنوی پر سرداشت ہوئے دیکھا۔ اس نے خدا کا ایک ایسا تصور پیش کیا کہ لوگ اسی کو بھگوان کہنے لگے تھے۔ خدا کے علاوہ اس نے عشق کا بھی ایسا تصور پیش کیا تھا کہ عشق اور ہوس کا فرق مٹ گیا تھا۔ پنڈت آشaram ناطن دھرم کے ماننے والے ہیں۔ ان کے معتقدین کی تعداد بڑھتی چاہی ہے۔ وہ جلال الدین کا صحیح تلفظ ادا نہیں کر سکتے مگر جلال الدین روی کی کیفیت کو ضرور بیان کرتے ہیں۔ مغرب میں روی کے مطالعے میں دلچسپی بڑھتی چاہی ہے۔ مثنوی کا انگریزی ترجمہ قابل اعتبار نہیں ہے۔ آر۔ اے۔ نکلسن سک نے کئی لفظوں کا ایسا ترجمہ کیا ہے جس کے بعد مثنوی کے اشعار کا صحیح ترجمہ ہوئی نہیں سکتا۔ اس کے باوجود اہل مغرب میں مثنوی مولانا ردم کی طلب اور رغبت میں اضافہ ہوا ہے۔ ایسے اہل علم کی بھی کی نہیں ہے جو منکر خدا ہیں مگر روی کے اشعار پر وجد کرتے ہیں۔ اقبال تو روی کے ایسے عاشق ہیں کہ انہوں نے روی کو پیر و مرشد تسلیم کرتے ہوئے انہی کی رہنمائی میں آسان کی سیر کرنے اور آسانوں میں غنی کشمیری اور دشامتر جیسے اہل علم اور اہل ریاضت سے ملاقات کا دعویٰ کیا ہے۔ لیکن اس دعوے کے باوجود انہوں نے واضح لفظوں میں اپنے اس عقیدے کا اظہار کر دیا ہے کہ

اگر بہ اونہ رسیدی تمام بوسی است

یعنی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کے بغیر بات بخے والی نہیں ہے۔ لہذا ذہن میں یہ تجسس پیدا ہونا ضروری ہے کہ مثنوی ردم جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ تمثیل کے ذریعہ عقیدہ توحید کا بیان ہے تو

اس کا اثر خدا پرست اور منکر خدا پر یکساں کیوں ہوتا ہے اور کیا اقبال کی طرح مولانا ردم نے بھی اتنے ہی واضح لفظوں میں اپنے عقیدے کا

انہار کیا ہے کہ عقیدہ توحید کی تولیت کے لیے عقیدہ رسالت و آخرت کو تسلیم کرنا ضروری ہے۔

اس تجسس کو اگر قلفے کی روشنی میں دور کرنے کی کوشش کی جائے گی تو ناکامی ہو گی کیون کہ مولانا روم نے قلفہ نہیں اپنے اشعار میں اپنی کیفیت بیان کی ہے جو محبت سے عبارت ہے۔ وہ مسلمان تھے، ان کا بھی وہی عقیدہ تھا جو تمام مسلمانوں کا ہے لیکن جب انہوں نے اپنے عقیدے (عقیدہ توحید) کو مشاہدہ بنا لیا اور مشاہدے کو لفظوں میں بیان کرنا چاہا تو لفظوں کی معنوی کائنات دھواں ہوتی نظر آئی۔ لہذا انہوں نے نئی نئی ترکیبوں، حکایتوں اور تمثیلوں کا سہارا لینا شروع کیا تاکہ اس حقیقت کو بیان کر سکیں جو وہ نہ صرف دیکھا کرتے تھے بلکہ اس کا دیدار کرتے ہوئے یک گھنہ کیفیت بھی محسوس کیا کرتے تھے۔ اس کیفیت سے سرشار ہونے کا لازمی نتیجہ اتباع سنت و شریعت ہے۔ جن لوگوں نے اتباع سنت و شریعت کو ضروری نہیں سمجھا اور مشنوی معنوی سے لطف انہوں ہونے کا دعوا کرتے رہے دراصل انہوں نے صرف لفظوں اور حکایتوں سے رشتہ جوڑا، ان کے حصے میں وہ کیفیت نہیں آئی جس کیفیت سے سرشار ہونے کے بعد انسان کا مساوا سے کوئی تعلق نہیں رہ جاتا، وہ صرف اللہ کا ہو کر رہ جاتا ہے اور جو اللہ کا ہو کر رہ جاتا ہے اللہ اس کو اپنے جبیب و محبوب کی سنت و شریعت کی اتباع کی توفیق عطا کرتا ہے۔ اسی لیے علامہ شبلی نعماں نے ان کا شمار متكلمین میں کیا ہے اور دلیل یہ دی ہے کہ متكلمین جو مقصود علم کلام سے حاصل کرنا چاہتے تھے مولانا روم نے وہی مقصد اپنی مشنوی سے حاصل کیا اور وہ بھی احسن طریقے سے۔

مولانا روم کی مشنوی کے خدا پرستوں اور خدا بے زاروں یا اتباع سنت و شریعت پر اصرار کرنے اور خود کو سنت و شریعت کی اتباع سے آزاد قرار دینے والوں پر بہ ظاہر یکساں اثرات مرتب ہونے کے سلسلے میں جو سوال پیدا ہوتا ہے اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ابتدا میں صوفیہ کا ایک ایسا طبقہ پیدا ہو گیا تھا جس نے نبوت پر ولایت کو فویت دینے کی کوشش کی تھی۔ حضرت علی ہجویری نے ”کشف الحجوب“ میں ایسے صوفیہ کو ”ولی شیطان“ قرار دیا ہے۔ انہوں نے تلقین کی ہے کہ نبوت سے انکار توحید سے انکار ہے اور پھر وضاحت کی ہے کہ

کرامت ولی سے مخصوص ہے اور مجرہ نبی سے۔ مجرے کا تعلق دعوت خلق سے ہے جو اعلان و اظہار کے بغیر تکمیل کو نہیں ممکن سکتی۔ کرامت کا ظہور حالت سکر میں ہوتا ہے۔ نبی مخصوص ہیں، ولی گناہوں سے محفوظ۔ نظام الدین اولیاء کے لفظوں میں:

انبیاء و اجب العصمت اند۔ اولیاء جائز العصمت

آٹھویں صدی ہجری کے ابتداء میں شیخ بہاء الدین زکریا ملتانی کے ایک مرید اور خلیفہ سید حسینی ہرودی نے تصوف کے بعض مسائل کے بارے میں ایک منظوم سوالنامہ تمہریز کے علماء کے پاس بھیجا تھا۔ وہاں کے علماء نے وہ سوالنامہ شیخ محمود ہبستری کے پرد کیا۔ انہوں نے قلم برداشتہ اس کا جواب نظم کیا جو، گلشن راز کے نام سے مشہور ہے۔ اس میں واضح کیا گیا ہے کہ نبوت میں ولایت شامل ہے مگر نبی اس کا اظہار نہیں کرتا۔ ولی ہر حال میں نبی کا ہر دو اور تالع ہے۔ نبوت ختم ہو گئی لیکن ولایت باقی ہے۔

گیارہویں صدی ہجری میں امام ربانی مجدد الف ثانی نے بھی شریعت و طریقت کے بارے میں بہت سی غلط فہمیوں کو دور کیا۔ انہوں نے واضح کیا کہ نبوت اور ولایت، دونوں عروجی بھی ہو سکتی ہیں اور ہیوطی بھی۔ عروج کی حالت میں دونوں کا رخ حق کی طرف ہوتا ہے اور ہیوط کی حالت میں خلق کی طرف۔ حالت ہیوط میں نبوت پورے طور پر روپہ خلق ہوتی ہے لیکن ولایت پوری طرح روپہ خلق نہیں ہوتی اس کا باطن حق کی طرف ہوتا ہے اور ظاہر خلق کی طرف۔ اور اس کی وجہ یہ ہے کہ صاحب ولایت عروج کے مقامات کو طے کیے بغیر ہی نزول کرتا ہے اور عروج کا خیال اس کے دامن گیر رہتا ہے۔ اس کے برعکس نبی مقامات عروج کو تمام کرنے کے بعد ہی حالت ہیوط میں لوٹتا ہے اس لیے پوری طرح دعوت خلق کی طرف متوجہ رہتا ہے۔ اقبال نے الہیات اسلامی کے پانچویں خطے کا آغاز اسی مسئلے سے کیا ہے اور نبی ولی کے روحانی تجربوں کی امتیازی خصوصیتوں کا ذکر کرنے کے ساتھ ان کے درمیان فرق بھی واضح کیا ہے۔ اس وضاحت کی روشنی میں بہت سے مخالفے جن کا مضمون کی ابتداء میں تجسس کی شکل میں ذکر ہوا ہے، دور ہو جاتے ہیں۔ مولانا نارو م کی مٹھوی میں بھی وہی عقیدہ بیان کیا گیا ہے جس کے دعوت قرآن حکم میں دی گئی ہے مگر تمثیل کے ذریعے۔ شاید اس لیے

کہ بعض حکماء اور مشکلین نے استدلال کے تین طریقے بیان کیے ہیں۔ ۱۔ قیاس، ۲۔ استقراء اور ۳۔ تمثیل۔ علامہ ابن تیمیہ نے تمثیل کو ترجیح دی ہے۔ مولانا روم نے اسی سے کام لیا ہے اور پراثر شاعری کے لیے بنیادی شرط تمثیل کو تمثیل کے انداز میں پیش کیا ہے۔ اس سے عقیدہ توحید کو بیان کرنے میں آسانی پیدا ہو گئی ہے۔ فرماتے ہیں۔

ایں جہاں دریاست تن ماہی و روح  
یونس محبوب او نور صبور  
گر سعی باشد از ماہی رہید  
ورنه در دے ہضم گشت ۱ ناپدید

یعنی یہ دنیا سند رہے جسم مچھلی ہے اور روح حضرت یونس علیہ السلام کی طرح جسم کی مچھلی میں مقید ہے اور نور (خداوندی) سے محبوب ہے۔ اگر یہ روح بھی حضرت یونس علیہ السلام کی طرح خدا کے ذکر و شیع میں لگ جائے تو ان کی طرح فتح جائے گی۔ ورنہ اس میں ہضم ہو کر ختم ہو جائے گی۔ ظاہر ہے اس تمثیل میں دعوت حق کے سوا کچھ نہیں ہے۔ اللہ کی وحدت پر یقین اور اس کا ذکر کرتے رہنے کی تلقین کی گئی ہے۔

قرآن حکیم میں حضرت یونس علیہ السلام کا ذکر چھ سورتوں میں کیا گیا ہے۔ سورہ نساء، انعام، یونس، الصافات، انبیاء اور القلم۔ ان چھ سورتوں میں سے پہلی چار سورتوں میں نام (یونس) مذکور ہے۔ آخری دو سورتوں میں 'ذوالنون' اور 'صاحب الموت' (مچھلی والا) کہہ کر صفت کا ذکر کیا گیا ہے۔ پہلی چار سورتوں میں سے بھی سورہ نساء اور انعام میں انبیاء علیہم السلام کی فہرست میں فقط نام مذکور ہے اور باقی سورتوں میں حضرت یونس علیہ السلام کی زندگی کے اس پہلو کو نمایاں کیا گیا ہے جو پتغیرانہ دعوت سے متعلق ہے۔

قرآن حکیم کے اس اسلوب کی روشنی میں مولانا روم کی مشنوی کے اسلوب کو سمجھا جاسکتا ہے۔ اس کو سمجھنے کے بعد یہ رائے قائم کرنا مشکل نہیں رہ جاتا کہ جو شخص خدا کی بندگی کرنے کا اقرار کرنے کے بعد اگر کاشی کی پوجا کرتا ہے کہ دولت مل جائے یا درگا کی پوجا کرتا ہے کہ دشمنوں پر غلبہ حاصل ہو جائے تو دراصل وہ اپنے نفس کی پرستش کرتا ہے۔ مولانا

روم کی مشنی کے تمثیلی اسلوب کو جن لوگوں نے سمجھا ہے وہ خدا کی پرستش، خوف و رجاء سے یا جنت کے حصول یا جہنم سے رہائی کے لیے نہیں بلکہ صرف خدا کو پانے کے لئے کرتے ہیں۔ جو لوگ مولانا روم کی مشنی کا حوالہ دیتے ہیں مگر خود کو بتانا کر پیش کرتے ہیں یا بت پرستی سے باز نہیں آتے انہوں نے مشنی معنوی کی روح کو نہیں سمجھا ہے۔ لفظوں اور حکایتوں میں الجھ کر رہ گئے ہیں۔



## ایک مشرقی صوفی شاعر کی مغربی پیش کش

عارف روی (۰ ستمبر ۱۹۰۷ء - ۱۷ دسمبر ۱۹۷۳ء) کی آٹھ سالہ پیدائش کے موقع پر یونیسکو نے ۲۰۰۰ء کو ان سے موسوم کیا۔ یہ قدم بلاشبہ درست بھی تھا اور قابل ستائش بھی، اگرچہ تاخیر سے اٹھایا گیا۔ لیکن یونیسکو، اس کی معاون سازمانات اور دنیا بھر میں منائے جانے والے اس آٹھ سالہ جشن میلاد کی دھوم دھام میں یہ حقیقت فراموش نہیں ہوئی چاہئے کہ یونیسکو نے اس عظیم شخصیت کا صرف اعتراف کیا ہے انکشاف نہیں کیا ہے۔ روی مشرق کی روح ہیں اور کوئی اپنی روح سے غافل نہیں ہو سکتا ہے لیکن مغرب کا یہ روایتی استعلائی اور تحکمانہ انداز ہے کہ وہ اپنے اعتراف کو انکشاف کے طور پر پیش کر رہا ہے۔

شمس الدین افلاکی کی مناقب العارفین و مراتب الکاشفین سے علامہ شبی کی سوانح مولانا روم تک اور ایشائے کوچک سے بر میغیر تک مولانا اور ان کی مشنوی پر ہزاروں کتابیں لکھی گئی ہیں اور ہر زمانے میں علماء و ادباء نے ان کی عارفانہ قدر اور شاعرانہ حکمت کا اعتراف کیا ہے۔ حاجی خلیفہ نے ان کتابوں کی ایک طویل فہرست پیش کی ہے۔ انہوں نے افلاکی کے علاوہ مشہور شاعر ملا جاگی متوفی ۸۹۸ھ اور شیخ عبدالوہاب صابری ہدایتی متوفی ۹۵۳ھ جیسے مشاہیر کا نام بھی روی کے سوانح نگاروں میں دیا ہے۔

ہندوستان میں بھی روی اور ان کی مشنوی پر بہت کام ہوا ہے۔ محمد افضل اللہ آباد، بحر العلوم عبدالعلی فرجی محلی، مولانا احمد حسن کانپوری اور محمد نذری عرشی نے مشنوی کی شرحیں لکھی ہیں۔ اس سلسلۃ الذہب کی آخری کڑی ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم کی کتاب حکمت روی ہے۔

عربوں میں بھی روی کی مقبولیت غیر معمولی رہی ہے۔ بلکہ اس ضمن میں کوئی بھی بھی عالم دشاعر روی کا شریک و سہیم نہیں ہے۔ ڈاکٹر عبدالسلام اللقانی نے پوری مشنوی کا عربی میں ترجمہ کیا ہے۔ عبدالوہاب عزام سابق سفیر مصر برائے پاکستان نے بھی روی پر بہت کام کیا ہے۔ مشنوی کے عربی ترجمے کے مقدمہ نگار مشنوی کے بارے میں لکھتے ہیں:

هذا الكتاب المثنوي و هو اصول اصول الدين في كشف اسرار  
الوصول و اليقين و هو فقه الله الاكبر و شرع الله الازهر و برهان الله  
الاخطر مثل نوره كمشكاة فيها مصباح و هو كنيل مصر شراب للصابرين و  
حسرا على آل فرعون و الكافرين

عرب ہو یا بجم ہو مشرق میں روی کبھی بھی غیر معروف نہیں رہے ہیں۔ عابدین پاشا نے اپنی شرح مشنوی میں ان دو اشعار کو جائی کی طرف منسوب کیا ہے۔ جائی روی کی عظمت کا یوں اعتراف کرتے ہیں۔

آل فریدون جہاں معنوی  
ہیں بود برهان ذاتش مشنوی  
من چہ گویم و صف آں غالیجاناب  
نیست بغیر و لے دار د کتاب

دویں صدی کے مشہور فارسی شاعر اور عظیم مؤلف بہاء الدین عاطی نے روی کو یوں  
خراج عقیدت پیش کیا ہے۔

من نی گویم کہ آں غالیجاناب  
ہست بغیر، و لے دار د کتاب  
مشنوی او چوں قرآن مل  
ہاری بعضے و بعضے را غل

ایک دن ابو بکر سعد نے سعدی سے پوچھا کہ فارسی کی سب سے بلند مرتبہ غزل کون  
ہے؟ جواب میں سعدی نے روی کی یہ غزل شروع کر دی:

ہر قس آوازِ عشق میر سداز چپ و راست  
ما بغلک میر دیم عزم تماشہ کر است

یہ حوالے اگر روی کی عظمت کی دلیل ہیں تو اس حقیقت کا اظہار بھی ہیں کہ مشرق میں  
روی کے عرفان کی بھی بھی کمی نہیں تھی۔

اب افکار روی مغرب کی فتح و تغیر کر رہے ہیں۔ وہاں روی کی غیر معمولی مقبولیت اس  
امر کی غماز ہے کہ مادیت کے سندھر میں ڈوبے ہوئے انسانوں کی رویں کس قدر پیاسی ہیں۔  
روی کا پیغام ان پیاسی روحوں کے لئے ایک چشمہ شیریں جیسا ہے۔ دراصل مغرب کی استعماری  
قوتوں اور ان کے آلاتِ جنگ نے انسانی اور تہذیبی تعلقات کے جن پلوں کو منہدم کیا اس شاعر  
کی بانسری اسے جوڑنے کا کام کر رہی ہیں۔ اور تہذیب پول کا تصادمِ محض مفروضہ ہے۔

مغرب میں روی پر حقیقی کام کی ابتدا پروفیسر نکلسن کے ذریعے ہوئی۔ انہوں نے اپنی  
پوری عمر روی اور ان کی کتابوں بالخصوص مشنوی کی نشر و اشاعت میں صرف کر دی۔ مشنوی کے  
انگریزی ترجمے کی اشاعت ۱۹۲۵ء۔ ۱۹۳۵ء کے درمیان عمل میں آئی۔ سہی ان کا کارنامہ  
حیات مانا جاتا ہے۔ دوسرا نام پروفیسر اے جے آر بری کا ہے۔ جنہوں نے مشنوی کے قصوں  
پر مشتمل ایک کتاب The Rumi Collection اور Tales from the Masnavi کے  
نام سے دو وقیع کتابیں شائع کیں۔ انہوں نے ۱۹۶۱ء میں روی کی کتاب فیہ ما فیہ کا انگریزی  
ترجمہ بھی شائع کرایا۔ ان کتابوں نے روی کے تعریف و تعریف میں اہم کردار ادا کیا اور ان  
 دونوں فاضل مستشرقین کا کام تیبی اور متحقیق تعریف ہے۔

اس کے بعد مغرب بالخصوص امریکہ میں روی پر بے شمار کتابیں لکھی گئیں لیکن ان کی  
مجموعی قدر و قیمت کچھ زیادہ قابل لحاظ نہیں ہے۔ ان میں سے کچھ مشہور کتابیں یوں ہیں۔

1-Teaching of Rumi - EH. Whinfield

2- Molvi Yesterday and today- Kabir Edmund

Helminski

3- Spritual verses - Alan Williams

## 4- Rumi's World - Annemarie Schimmel

مغرب میں روی کی نتوحات روز بروز بڑھتی جا رہی ہیں۔ ڈی مور اور ماڈونا جیسے عالمی شہرت یافت امریکن موسیقاران کے نئے گارہے ہیں تو شرکان کیا لعقل دعائیات کر رہے ہیں، قلم پر ڈی یوسرا ان پر فلم اور سیریل ہمارے ہیں تو مصور حضرات روی کی شخصیت اور ان کے فن کو کیوں پر اتارنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ آج امریکہ میں مشوی کی حکایت پر جنی بچوں کے لئے کامکس تیار کئے جا رہے ہیں اور نوجوان زوی کی تصویر والی شرٹس پہنے ہوئے نظر آتے ہیں۔

۱۹۹۵ء میں جب Essential Rumi Colomen Barks کی کتاب شائع ہوئی تو روہانی سکون کے متلاشیوں نے اسے ہاتھوں ہاتھ لیا اور مادیت کے علمبردار امریکہ میں روہانیت کی نقیب یہ کتاب اس سال کی سب سے زیادہ بکنے والی کتاب بن گئی۔ تازہ اعداد و شمار کے مطابق آج روی کے اشعار امریکہ میں سب سے زیادہ پڑھے جاتے ہیں۔

اگر ایک طرف روی اپنے افکار کے ذریعے فاتحین کے دلوں کو فتح کرنے کی تصوف کی قدیم تاریخ دھرا رہے ہیں تو دوسری طرف ایک اور تاریخ دھرائے جانے کی کوشش ہو رہی ہے جسیں روی کو ان لوگوں کے خلاف ہتھیار بنا نے کی کوشش ہو رہی ہے جنہیں کبھی سودہت یو نین کے خلاف ہتھیار بنایا گیا تھا۔ بلکہ جنہیں کبھی خود روی کے افکار کے خلاف استعمال کیا گیا تھا۔ اور جب تک مستشرق ہیری مولس رجیسے افراد مغربی الجوان افکار سے قربت بنائے ہوئے ہیں اس لئے کو بے بنا دنیں تاریخ دیا جا سکتا ہے۔

ای پالیسی کے پیش نظر روی کا ذکر علمی و فکری ملتوں سے نکل کر سیاسی اور ڈپلومیک ملتوں کی زینت بننے لگا۔ اکیڈمیز اور یونیورسٹی کے بجائے سفارت خانے اور کونسلیٹ ذکر روی کا مرکز بننے لگے۔ جنہیں ۱۹۷۲ء میں روی اور ان کی سات سو سالہ وفات یاد نہیں آئی انہیں ۲۰۰۷ء میں ان کی آنحضرت سو سالہ پیدائش یاد آئی۔ اور اچانک روی کے افکار و خیالات کی ترویج و اشاعت کے لئے مغربی اور امریکی تبلیغی جماعتیں نکلنے لگیں۔

اکن و امان کی ہر کوشش کا خیر مقدم ہے، انسانی اخوت باہمی محبت، عالمی تجھشی اور رواداری کے پیغام کو عام کرنا مقدس مذہبی و انسانی فریضہ ہے۔ لیکن بلند مقاصد کے حصول کے

لئے بھی حقائق کو توڑ مرد کر پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اچھی بات کے حصول کے لئے اچھے طریقے کا استعمال ہی زیادہ اچھا ہوتا ہے۔ روی سے محبت و مساوات کا درس لینے کے ساتھ ساتھ صداقت و اخلاص کا درس بھی لینا چاہئے۔ صحیح مقاصد کے لئے غلط وسائل کا استعمال اتنا ہی غلط ہے جتنا غلط مقاصد کے لئے صحیح یا غلط وسائل کا استعمال ہے۔ علاوہ ازیں مسائل کو عین مقصد قرار دینا بھی درست نہیں ہے۔

رقص و غنا کے حوالے سے روی کی مغربی پیشکش نہ صرف تھی بلکہ مگر اہ کن ہے۔ روی کے نزدیک غنا ایک پہلہ تھا لیکن مغربی پیشکش میں اسے مقصد بنا دیا گیا ہے۔ مغرب کا شاید ہی کوئی بڑا موسیقار ایسا ہو جس نے روی پر طبع آزمائی نہ کی ہو اور یوں مغربی پیشکش میں روی صوفی کے بجائے مخفی، مبڑوب کے بجائے رقص ہو کر رہ گئے ہیں۔ شاید روی نے اپنے انہیں مجھیں کے بارے میں لکھا ہے

برسمان راست رہ کس چیز نیست

طمع ہر مرغکے انہیں نیست

مغربی پیشکش کا ایک تھیں بلکہ غلط پہلو یہ بھی ہے کہ روی کو اسلام اور تصوف سے الگ کر کے اور کاٹ کر پیش کیا جا رہا ہے۔ یہ ایک علمی و اخلاقی غلطی تو ہے ہی ساتھ ساتھ یہ بھی خطرہ ہے کہ کہیں روی سے حسن عقیدت رکھنے والوں میں بھی ان کی غلط تصوری نہ چلی جائے اور کہیں روی کے حوالے سے اسن عالم کی خلاش کی یہ مہم اس عظیم مقصد سے ہم آہنگی رکھنے والوں کے لئے بھی ناقابل قبول نہ ہو جائے۔ مسلمانوں میں شدت پسند عناصر کے لئے روی بھی قابل قبول نہ تھے کہیں روی کی یہ غلط اور محرف تصوری غیر شدت پسند مسلمانوں کو بھی ان سے محرف نہ کر دے۔ لامہ ہب یا سیکول روی۔ نہ تھوڑے سے جدل پسند مسلمانوں کے لئے اور نہ مسلمانوں کے اس پسند سواد اعظم کے لئے۔ کسی کے لئے بھی قابل قبول نہ ہوں گے۔

مثنوی کو قرآن عجم کہا گیا ہے۔ کسی نے اسے ہست قرآن در زبان پہلوی کہا ہے اور بعض نے تو از راه تفہن بیہاں تک کہہ دیا کہ اگر نماز میں فارسی جائز ہوتی ہو تو مثنوی کے ذریعے نماز ادا ہو جاتی۔ ان اقوال کا اس کے سوا کوئی مطلب نہیں ہے کہ مثنوی معنوی قرآن کی ترجمان

ہے۔ قرآنی افکار کی شرح و تعبیر ہے۔ خود مولانا روم نے متعدد مقام پر اعتراف کیا ہے کہ ان کا کلام کتاب و سنت اور اولیات امت سے ماخوذ و مقتبس ہے۔

### من ز قرآن مغزرا برداشم

یعنی میں نے قرآن کا باب لباب لے لیا ہے۔ اب اگر اس کے بعد ان کے افکار کو اسلام سے الگ کر کے پیش کیا جائے تو یہ چیز نہ تو قابل قبول ہو گی اور نہ اس طرح رومی کی صحیح ترجمانی ہو سکتی ہے۔

روی ایک عملی و نظری صوفی تھے۔ تصوف ان کی سمجھی میں پڑا تھا، وہ مشرب تصوف کے امین بھی تھے اور نقیب بھی تھے۔ انہوں نے خود اپنا سلسلہ سنائی و عطار سے ملایا ہے اور ہمیشہ خود کو صوفیائے محققین کا پیروکار قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

ماز پئے سنائی و عطار آمدیم

تعییمات تصوف کی روشنی میں ہی روی کی شخصیت اور فن کو سمجھا جاسکتا ہے نہ کہ فرقہ مولویہ کے چیروکاروں کے اعمال کی روشنی میں، مغرب اپنے دسائیں کی مدد سے جن کی ترویج و اشاعت میں لگا ہوا ہے۔ مثلاً حالت جذب میں بے اختیارانہ رقص کرنے کو اختیاری اور منظم رقص پر قیاس نہیں کیا جاسکتا یہ۔ یہ بھی حقیقی وجہ کی محض چیزوں ہے۔ جذب و وجہ کا اظہار بلکہ اس کا اشتہار تصوف کے لئے کسی حیثیت سے قابل قبول نہیں ہے۔

ایک انسانی برادری اور اس کے ساتھ حسن سلوک کا نظریہ بھی ایک ایسا نظریہ ہے جسے روی نے دوسرے بہت سے نظریات کے ساتھ تصوف سے حاصل کیا ہے۔ صوفیا کے یہاں مشہور روایت ہے کہ الخلق عیال اللہ فاحبہم الی اللہ احسنہم الی عیال۔ یعنی تمام خلوق اللہ کا کنبہ ہے اور اللہ کے نزدیک سب سے محبوب وہ ہے جو اس کے کنبے کے ساتھ سب سے اچھا سلوک کرنے والا ہے۔ ممکن ہے بعض افراد اس روایت کی محنت کو مٹکوک قرار دیں یا اسے موضوع بتائیں، تو یہاں یہ بات واضح رہے کہ یہ حدیث موضوع اور بے اصل تو نہیں ہے کیوں کہ اسے طبرانی نے مجمع الکبیر اور الاوسط میں اور ابو یحییٰ نے اپنی مند میں ذکر کیا ہے۔ مند شہاب اور منہل المحدث (زادہ ابی شعیب) میں بھی یہ روایت آئی ہے۔ البتہ یہ ضرور ہے کہ محدثین کے وضع

کردہ ظاہری معیار میں یہ روایت اپنے الفاظ کے ساتھ ضعیف ضرور ہے۔ لیکن اس کا مفہوم و معنی صحیح ترین ہے، چنانچہ صحیح مسلم میں حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے اللہ تعالیٰ قیامت میں فرمائے گا۔

اے ابن آدم میں یہاں ہوا تھا تو تم نے میری عبادت نہیں کی، بندہ عرض کرے گا۔ میں تیری عبادت کیسے کرتا تو تورب العالمین ہے اللہ تعالیٰ فرمائے گا تجھے پتہ نہیں کہ میرا فلاں بندہ یہاں تھا اگر تو اس کی عبادت کرتا تو مجھے اس کے پاس پاتا۔ اللہ تعالیٰ پھر فرمائے گا: اے ابن آدم میں نے تجھے سے کھانا مانگا تھا تو نے مجھے کھانا نہیں کھلایا۔ بندہ عرض کرے گا کہ میں تجھے کھانا کیسے کھلاتا تو تو خود ہی سارے عالم کا پانہوار ہے، رب تعالیٰ فرمائے گا: تجھے پا نہیں کہ میرے فلاں بندے نے تجھے سے کھانا مانگا تھا اگر تو اسے کھانا کھلاتا تو اسے میرے پاس پاتا... اخ

یہ حدیث صوفیا کے بیہاں خدمت خلق کی اہمیت کی بنیادی حرک ہے۔

اس طرح اگر روی نے اپنے اشعار کے ذریعہ تواضع و اکساری کی تعلیم دی ہے تو ان کا مأخذ صرف اسلام و تصوف ہے۔ سیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ: من تواضع لله رفعه، جو اللہ کے لئے اکساری اختیار کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے بلند فرماتا ہے۔ سید الطائفہ جنید بغدادی فرماتے ہیں: صوفی زمین کے مانند ہے کہ تمام بڑی چیزیں اس کے اندر جاتی ہیں لیکن جو اس کے اندر سے لکھتا ہے اچھا ہوتا ہے۔ سیر الادلیاء میں ہے کہ حضرت خواجہ بزرگ نے فرمایا کہ حقیقی عبادت ہے: در ماندگان را فریاد سیدن و حاجت بے چارگان روا کردن و گرسنگاں را سیر گردا نیدن

وحدة الوجود ہو، تجد دامثال کا موضوع ہو یا فنا و بقا کا مسئلہ ہو ہر جگہ روی صوفیائے کبار کی پیردی کرتے نظر آتے ہیں۔ وحدۃ الوجود کا اثبات کرتے ہوئے صوفیا میں راجح مشہور مثال کا سہارا لیتے ہوئے فرماتے ہیں:

بھر وحدائیت جفت و زوج غیث

گوہر و ماہش غیر مون غیث

و وحدۃ الوجود کے مکرین پر تعریف بھی کرتے ہیں:

غیت اندر بحر شرک چیز چیز

لیک با احوال چہ گویم چیز چیز

لیکن روی کا وحدۃ الوجود تھل اور ترک سعی کی طرف نہیں لے جاتا ہے جیسا کہ بعض کم پڑھے لکھے متاخر صوفیا کے یہاں لکھا ہے۔ روی وحدۃ الوجودی ہونے کے باوجود حقیقی تصوف کی طرح سعی عمل کی دعوت دیتے ہیں۔

سعی، شرک نعمت قدرت بود  
جر تو اہار آن قدرت بود  
پائے داری چوں کنی خود را تو نک  
دست دوری چوں کنی پہاں تو جنگ  
خواجہ چوں بیلے بdest بندہ داد  
بے زبان معلوم شد او را مراد

شاعر مشرق کو روی کا بھی رنگ و آہنگ اتنا بھایا کہ وہ ان کے دست حق پرست پر بیعت ہو گئے اور انہیں اپنا ہیر درشد بنالیا۔ ان سے فقرو تصوف کے اسرار حاصل کئے اور دوسروں کو بھی اس کی دعوت دی

### ز روی گیر اسرار فقیری

نظریہ خودی کے داعی ڈاکٹر اقبال کا روی کے تین اعتراف و اعتقاد کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ روی بعض صوفیا کی طرح وجد ان کو ماورائے محل نہیں سمجھتے بلکہ اسے محل کے ایک اعلیٰ مقام سے تعبیر کرتے ہیں۔

## مولانا جلال الدین رومی اور مشنوی معنوی

مشنوی معنوی کے مصنف اور سلسلہ مولویہ کے بانی مولانا جلال الدین رومی کی شخصیت آفتاب آمد دلیل آفتاب کی طرح کسی تعارف کی محتاج نہیں۔ انسانیت کا درد اور سوز و گداز رکھنے والے آفاقتی شہرت کے حامل مولانا روم شیخ کے رہنے والے تھے۔ آپ کے والد محمد بہاء الدین اپنے عہد کے صاحب علم و فضل بزرگ ہونے کی وجہ سے پورے خراسان میں عزت و احترام کی نظر سے دیکھے جاتے تھے۔ یہ محمد خوارزم شاہ کا عہد سلطنت تھا۔ خود بادشاہ بھی شیخ بہاء الدین کے علم و فضل کا گرویدہ تھا اور اکثر امام خیر الدین رازی کے ہمراہ ان کے حلقوں میں حاضر ہوا کرتا تھا، لیکن بعد میں شیخ کی اس قدر شہرت و مقبولیت کی وجہ سے کنارہ کشی اختیار کرنے لگا۔ یہ بات شیخ بہاء الدین کی دور رس نگاہوں نے نہ صرف محسوس کر لی اور ان کی غیور طبیعت نے مزید اس کی سلطنت میں رہنا گوارہ نہ کیا اور ۶۱۰ھ میں نیشا پور ہجرت کر گئے۔ اس وقت مولانا کی عمر تقریباً چھے سال تھی۔ اپنے والد محترم کے ساتھ مختلف اسلامی ممالک بغداد، حجاز اور شام وغیرہ کا دورہ کرتے ہوئے لارنڈہ تشریف لائے جہاں ۱۸ سال کی عمر میں آپ کی شادی ہو گئی۔

مولانا روم کی ابتدائی تعلیم و تربیت والد محترم شیخ بہاء الدین کے زیر بھگرانی ہوئی لیکن بعد میں شیخ نے اپنے ایک مرید سید برہان الدین محقق کو مولانا کا مستقل معلم و انتالیق بنادیا۔ ۶۲۹ھ میں والد ماجد کے انتقال کے بعد آپ شام تشریف لئے گئے جہاں حلب کے مدرسہ حلبیہ میں رہ کر آپ نے نامور عالم مولانا کمال الدین سے استفادہ کیا۔ مولانا روم کا شمار اپنے زمانے کے اکابر علماء میں ہوتا ہے۔ مولانا اسلامی علوم اور دینگر مذاہب کے ماہر ہونے کے ساتھ ساتھ فقہ،

فلسفہ، اخلاقیات اور تصوف میں کافی درس رکھتے تھے۔ آپ کو کس حکم کے علوم درسیہ میں کمال حاصل تھا اس سلسلے میں علامہ شبلی نہماں لکھتے ہیں:

انہوں نے جو کچھ پڑھا تھا اور جن چیزوں میں کمال حاصل کیا تھا وہ اشعارہ کے علوم تھے۔ مشنی میں جو تغیری روایتیں لقیل کی ہیں، اشعارہ یا ظاہریوں کی روایتیں ہیں۔ انبیاء کے تھقیل و عقیل کے ہیں جو عوام میں مشہور تھے۔

معزلہ سے ان کو دعی فخرت ہے جو اشعارہ کو ہے۔

مولانا روم کے عشق الہی اور روحانیت کے طلب گار تھے جس کا احساس خواجہ فرید الدین عطار کی جو ہر شناس نگاہوں نے اس وقت ہی کر لیا تھا جب مولانا اپنے والد کے ہمراہ نیشاپور بھرت کر کے گئے تھے۔ خواجہ نے مولانا کو دیکھتے ہی اندازہ کر لیا کہ یہ بچہ اپنے وقت کا معلم ہو گا۔ اس نے شیخ بہاء الدین سے فرمایا کہ صاحب زادے کی قابلیت و صلاحیت سے غفلت ہرگز نہ ہوتے گا اور مطالعہ کے لئے مولانا کو اپنی مشنی اسرار نامہ تحفتنا دی۔

کسی شخص کی تغیری میں یوں تو اس کے والدین، اساتذہ، احباب اور ماحول بھی کا کچھ نہ کچھ حصہ ہوتا ہے لیکن اس کی روحانی تربیت اور ارتقاء دراصل کسی بزرگ کا مرحون منت ہوتا ہے۔ مولانا کے ابتدائی روحانی معلمون میں سید برہان الدین کا نام بہت اہم ہے، کامولانا نے مشنی میں بھی ان کا ذکر بھیتیت ہجر و مرشد کی جگہ کیا ہے۔ لیکن مولانا کی زندگی کا یہ ابتدائی دور مخصوص ظاہری علوم تک ہی محدود تھا۔ سبھی وجہ ہے کہ اس زمانے میں مولانا درس و مدرس اور فتاویٰ لکھنے میں مصروف رہتے اور سماں کی مغلوں سے اپنے آپ کو دور رکھتے تھے۔ لیکن شش تحریزی سے طاقت نے ان کے وجود میں دبے ہوئے عشق کی چنگاری کو ہوا دے کر شعلہ بنا دیا۔ ان کی محبت نے مولانا کے اندر ایک ایسا انقلاب برپا کر دیا جس نے مولانا کی روح کو بے چین کر دیا اور مولانا پا عشق بن گئے۔ مولانا ابو الحسن علی ندوی لکھتے ہیں:

مولانا روم کے حالات سے ظاہر ہوتا ہے کہ انہوں نے پر جوش طبیعت پائی تھی، عشق ان کی فطرت میں کوٹ کوٹ

کر بھرا تھا۔ ظاہری علم اور عقلیات کے تغل نے اس آگ کو دبارکھا تھا۔ شش تبریزی کی آتشیں صحبت نے ان کی فطرت کو چھیڑ دیا اور تربیت و ماحول نے اس پر جو پردے ڈال دئے تھے، وہ دھننا اٹھ گئے اور وہ سراپا سوز و ساز بن گئے۔ ۲

شش تبریزی سے مولانا کی ملاقات کے متعلق منقول ہے کہ مولانا روم ایک روز اپنے تلامذہ کے درمیان درس و تدریس میں مشغول تھے اور چاروں طرف کتابیں بھری ہوئی تھیں۔ اسی دوران شش تبریزی آتے ہیں اور کتابوں کی طرف اشارہ کر کے پوچھتے ہیں کہ یہ کیا ہے؟ اس پر مولانا نے جواب دیا کہ یہ وہ چیز ہے جس کو تم نہیں جانتے؟ مولانا کا یہ جواب دینا تھا کہ کتابوں میں آگ لگ گئی تو مولانا نے حیران ہو کر شش تبریزی سے پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ شش تبریزی نے بھی جواب دیا کہ یہ وہ چیز ہے جس کو تم نہیں جانتے۔ اور یہ کہہ کر شش تبریزی وہاں سے چلے گئے۔ اس واقعے نے مولانا کی دنیا ہی بدل دی اور آپ ساری چیزوں کو چھوڑ کر شش تبریزی کی تلاش میں نکل کھڑے ہوئے لیکن بہت تلاش کے باوجود دوبارہ ان سے ملاقات نہ ہو سکی۔ کہا جاتا ہے کہ مولانا کی بے قراری اور بے چینی کو دیکھ کر ان کے کسی شاگرد نے شش تبریزی کا قتل کر دیا تاکہ مولانا کی طبیعت کا یہ بیجان رفع ہو اور انہیں سکون مل جائے۔

شش تبریزی سے اس ملاقات کے متعلق اور بھی بہت سے واقعات مشہور ہیں جو ایک دوسرے سے کافی حد تک مختلف بھی ہیں۔ اس سلسلے میں شیلی نہماںی لکھتے ہیں:

یہ عجیب بات ہے کہ شش تبریزی کی ملاقات کا وہ تجھ جو مولانا کی زندگی کا سب سے بڑا واقعہ ہے تذکروں اور تاریخوں میں اس طور مختلف اور متعاقض طریقوں سے منقول ہے کہ اصل واقعہ کا پھالگانا مشکل ہے۔ ۲

ایک واقعہ یہ بھی ہے کہ مولانا ایک دن کسی حوض کے کنارے کتابوں کے مطالعہ میں معروف تھے کہ وہاں شش تبریزی تشریف لائے اور پوچھا مولانا یہ کون سی کتابیں ہیں؟ اس پر

مولانا نے جواب دیا کہ آپ کو ان کتابوں سے کیا سروکار؟ یہ سن کر شمس تبریزی نے تمام کتابیں حوض میں پھینک دیں۔ یہ دیکھ کر مولانا نے کہا کہ آپ نے اتنی اہم اور جسمی کتابیں ضائع کر دیں جن میں ایسے نایاب نکتے تھے جن کا لانا مشکل ہے۔ اس کے بعد شمس تبریزی نے تمام کتابیں حوض سے نکال کر خشک حالت میں مولانا کے سامنے رکھ دیں اور فرمایا حیران نہ ہو یہ حال کی باتیں ہیں جن کو تم صاحب قال نہیں سمجھ سکتے۔ اس واقعے کے بعد مولانا روم شمس تبریزی کے مریدوں میں شامل ہو گئے۔ لیکن ان تمام واقعات میں سپہ سالار کا بیان کرده واقعہ سب سے زیادہ قرین قیاس اور عمل سے مطابقت رکھتا ہے جس کی تائید مولانا شیخ نعماں نے بھی کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

پہ سالار مولانا کے خاص شاگرد تھے۔ چالیس برس فیض  
محبت اٹھایا تھا۔ واقعہ نگاری میں ہر جگہ خرق عادت کی  
آمیزش بھی کرتے جاتے ہیں۔ ہا ہم شمس کی ملاقات کا جو  
حال لکھا ہے، سادہ صاف اور بالکل قرین عمل ہے۔

پہ سالار بیان کرتے ہیں کہ شمس تبریزی نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ مجھے کوئی ایسا شخص عطا فرمائو میری محبت کے لائق ہو۔ غیب سے حکم ملا کہ روم جاؤ وہاں ایسا ایک شخص مل جائے گا۔ اس پر شمس تبریزی نے قوئیہ کا قصد کیا۔ جب مولانا روم کو شمس تبریزی کی آمد کی خبر ملی تو وہ ملاقات کے لئے حاضر ہوئے اور دیکھتے ہی دنوں نے ایک دوسرے کو جان لیا۔ اس کے بعد دنوں نے صلاح الدین زر کوب کے چبرے میں چالیس دنوں تک چلہ کشی کی۔ اس دوران مولانا زر کوب کے علاوہ کسی کو اندر داخل ہونے کی اجازت نہ تھی۔ اس کے بعد مولانا روم نے شب و روز یکسر بدل گئے اور آپ دوں و تدریس کے کاموں کو بالکل ترک کر کے ہر وقت شمس تبریزی کی محبت میں رہنے لگے۔ کہاں پہلے ساعت کو بالکل ناپسند کرتے تھے لیکن اب اس کے بغیر سکون نہ ملتا تھا۔ لیکن مولانا کی اس تبدیلی کو ان کے شاگردوں نے پسند نہ کیا اور وہ شمس تبریزی کے دشمن ہو گئے جس کی وجہ سے شمس تبریزی کو قوئیہ چھوڑ کر دمشق واپس جانا پڑا۔ لیکن مولانا روم اپنے مرشد کی اس جدائی کو برداشت نہ کر سکے اور ان کی یاد میں رفت آمیز اشعار کہنے شروع کر دیئے۔ مولانا کی

اس بے چینی کو دیکھ کر لوگوں نے شمس تبریزی کو واپس بلانے کا فیصلہ کیا اور مولانا کے صاحبزادے سلطان ولد کے ہمراہ ایک قافلہ مولانا روم کا منظوم خط لے کر دمشق روانہ ہوا۔ اور کسی طرح ان کو راضی کر کے قوئیہ واپس لے آیا۔ لیکن دو سال قیام کے بعد شمس تبریزی مولانا کے صاحبزادے علاء الدین علی سے ناراض ہو کر روپوش ہو گئے۔ بدیع الزماں محمد حسن لکھتے ہیں:

مولانا کے وعظ و مدرلیں کا سلسلہ بڑی شان و شوکت کے ساتھ جاری رہا۔ ایک روز شمس تبریز نے ۱۳۸۶ھ میں مولانا کو دریافت اور مباحثت کے عقق اور محیت سے چونکا تے ہوئے ان کی توجہ کشف و شہود کی طرف مبذول کرائی اور مدرسی قیل و قال کی حقیقت ان پر واضح کر دی۔ اور ان کے دریائے شوق میں ایسا تلاطم برپا ہوا کہ مولانا مند مدرسی و فتاویٰ کو الوداع کہتے ہوئے محفلِ رقص و سماع میں داخل ہو گئے اور شعر کہنا شروع کر دیا۔<sup>۵</sup>

مولوی ہرگز نہد مولائے روم

تا غلام شمس تبریزی نہد

(مولوی (مولانا روم) ہرگز مولائے روم نہ تھا۔ جب تک کہ شمس تبریزی کا غلام نہ تھا۔) یعنی عشق تبریزی نے مولانا روم کو اس قدر دیوانہ کر دیا کہ اس کے بعد نہ درس و مدرسی کی محفلیں رہیں نہ تلامذہ کا ہجوم۔

### تصانیف

#### فیہ مافیہ

یہ مولانا کے ان خطوط کا مجموعہ کا ہے جو انہوں نے قوئیہ کے بادشاہ رکن الدین قلچ ارسلان کے حاجب میمن الدین پرداز کو لکھے تھے۔ میمن الدین کو مولانا سے بے حد عقیدت تھی اور اکثر مولانا کی خدمت میں حاضری دیا کرتے تھے۔

## دیوان

یہ مولانا کے اشعار کی وہ اہم کتاب ہے جسے آپ نے اپنے ہیدر شدھس تبریزی کے لئے لکھے تھے۔ لیکن عام طور پر لوگ اسے شش تبریزی کا دیوان سمجھتے ہیں کہ کیوں کہ اس کی اکثر غزلوں کے مقطع میں مولانا نے شش تبریزی کا نام استعمال کیا ہے حالانکہ یہ مولانا روم کی تصنیف ہے۔

## مشنوی محتوی

دراصل مولانا کا ایک ایسا عظیم الشان شاہکار ہے جونہ صرف مولانا کی کتابوں میں بلکہ تمام ایرانی تصانیف میں سب سے مشہور تصنیف ہے۔ اس نے مولانا کو حیات جاوداں عطا کر دی۔ اس کی مقبولیت کا اندازہ شبلی کے ان الفاظ سے کیا جاسکتا ہے:

مشنوی نے وہ شہرت حاصل کی کہ آج حدیقه اور منطق  
الطیر کے اشعار مشکل سے ایک آدھ آدی کی زبان پر۔  
ہوں گے برخلاف اس کے مشنوی کے اشعار پچھے پچھے کی  
زبان پر ہیں اور داعظوں کی گرمی محفل تو بالکل مشنوی کے  
صدتے سے ہے۔

اس میں ۱۲۶۶ اشعار ہیں جو چھ دفاتر پر مشتمل ہیں۔ حالانکہ کشف الظنون کے حوالے سے مولانا شبلی نے مشنوی کے اشعار کی مجموعی تعداد ۲۶۶۰ لکھی ہے۔ مولانا نے یہ مشنوی اپنے مرید حسام الدین چلی کے ایماء پر تصنیف کی تھی۔ اسی وجہ سے مولانا نے دفتر اول کے علاوہ ہر دفتر میں ان کا ذکر کیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ جیسے ہی مولانا نے دفتر اول کی سمجھیل کی کہ ان کے بے حد عزیز مرید حسام الدین کی اہلیہ کا انتقال ہو گیا۔ اس حادثے سے تقریباً دو سال تک حسام الدین مضربر و بے چین رہے۔ اپنے مرید کی اس کیفیت کو دیکھ کر مولانا بھی پریشان ہو گئے اور مشنوی کا کام روک دیا۔ لیکن دو سال کے بعد خود حسام الدین کی درخواست پر مولانا نے دوبارہ مشنوی کا کام شروع کیا اور ہر دفتر میں ان کا ذکر کیا۔

مشنوی کو مشنوی معنوی اس لئے کہا جاتا ہے کہ مولانا نے اس میں احوال باطنی کے اسرار و

رموز کا تذکرہ کیا ہے۔ مثنوی نہ صرف معنوی اعتبار سے بلکہ شعر کی فنی باریکیوں کے لحاظ سے بھی بے مثال کتاب ہے۔ بقول شبلی جن لوگوں نے غزل کو غزل بنایا وہ شیخ سعدی، عراقی اور مولانا روم ہیں۔ کیے اس سے ہر دور میں شاعروں کو نیا اسلوب و آہنگ ملتا رہا اور وہ ان کی ادبی صلاحیتوں کو پروان چڑھاتی رہی۔ یہی وجہ ہے کہ زبان و ادب کے طالب علم ہر زمانے میں اس سے استفادہ کرتے رہے ہیں۔ مولانا ابو الحسن علی ندوی کے الفاظ میں: ”مثنوی نے عالم اسلام کے افکار و ادیبیات پر بڑا گہرا اور دیری پا اثر ڈالا۔ اسلامی ادب میں ایسی شاذ و نادر کتابیں ملیں گی جنہوں نے عالم اسلام کے اتنے وسیع حلقات کو اتنی طویل مدت تک متاثر رکھا ہے۔ چھ صدیوں سے مسلسل دنیاۓ اسلام کے عقلي، علمي، ادبی حلقات اس کے نغموں سے گونج رہے ہیں اور وہ دماغ کو نئی روشنی اور دلوں کو نئی حرارت بخش رہی ہے۔“

آج جب کہ انسانی زندگی کی قدر و قیمت اور اس کی ترجیحات میں بڑی حد تک تبدیلی آچکی ہے اور نئے اور پرانے خیالات کے درمیان ایک خلیج پیدا ہو گئی ہے، مولانا کی تعلیمات کی ضرورت و اہمیت پہلے سے کہیں زیادہ ہو گئی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ آج دنیا مادی ترقی کے انتہائی عروج پر جا چکی ہے لیکن عالم کاری کے اس تصور نے ایک طرف مادی ترقیات کی تحصیل کے لئے تمام اخلاقی اور روحانی قدروں کو پس پشت ڈال دیا ہے تو دوسری طرف مشاہدے اور تجربے کے سائنسی رجحان نے اسلامی تعلیمات اور عقائد کے تعلق سے شکوک و شبہات اور بے اعتقادی کا ایک ماحول پیدا کر دیا ہے۔ ایسے میں مولانا روم کے دائیگی افکار و خیالات عصر حاضر کے تقاضوں سے ہر طرح ہم آہنگ اور مطابقت رکھتے ہیں اور مولانا کی حیات کے تابندہ نقوش آج بھی اسی معنویت کے ساتھ ہماری رہنمائی کر رہے ہیں۔ مولانا ابو الحسن علی ندوی لکھتے ہیں:

مثنوی کا ایک اہم کارنامہ یہ ہے کہ بیسویں صدی عیسوی

میں جب عالم اسلام پر دوبارہ مادیت و حسیت کا حملہ ہوا

اور یورپ کے نئے قلمیے اور سائنس نے قلوب میں شکوک

و شبہات کی ختم ریزی کی اور ایمانیت و غیبات کی طرف

سے ایک عام بے اعتقادی پیدا ہونے لگی۔ اس کار رجحان

بڑھنے لگا کہ ہر دو چیز جو مشاہدے اور تجربے کے ماتحت نہ آسکے اور حواس ظاہری اس کی گرفت نہ کر سکیں وہ موجود نہیں۔ عقائد کی قدیم کتابیں اور قدیم طرز استدلال و علم کلام نے اس کا مقابلہ کرنے سے معدود ری ظاہر کی تو مشنوی نے اس بڑھتے ہوئے سیلا ب کا جو یورپ کی مادی اور سیاسی فتوحات سے کم نہ تھا کامیاب مقابلہ کیا۔ ہندوستان میں ان اہل علم کی بڑی تعداد ہے جو اس حقیقت کا صاف اعتراف کرتے ہیں کہ ان کو مشنوی کی بدولت دوبارہ دولت اسلام نصیب ہوئی۔ ۹

مولانا نے اپنے اشعار کے ذریعہ جس طرح بندگان خدا کی زندگیوں میں ایک انقلاب برپا کر دیا تاریخ اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔ مشنوی کے حوالے سے مولانا روم کو یہ اعزاز حاصل ہے کہ ہر دور میں اس نے لوگوں کی ہدایت و رہنمائی کا کام انجام دیا ہے۔ مولانا عبدالماجد دریا آبادی لکھتے ہیں:

تصوف اسلام کے ذخیروں میں سب سے زیادہ اثر  
میرے اوپر دو ہی کتابوں کا پڑا ہے نمبر اول پر مشنوی ہے  
جس نے دہریت والحاد سے سمجھنے کر مجھے اسلام کی راہ  
دکھائی۔ اس اجمال کے بعد ضرورت تفصیل کی تھی یعنی  
اسلام کے اندر عقائد و اعمال میں متعین راہ کون سی اختیار  
کی جائے اس باب میں شیعہ ہدایت کا کام مکتوبات (شیخ  
احمد سر ہندی) نے دیا۔ ۱۰

حق کے شیدائی اور دین کے متلاشی ہر زمانے میں اس سے استفادہ کرتے رہے ہیں۔ تاریخ میں یہ امتیاز کسی دوسرے شاعر کو حاصل نہیں ہے۔ جیسا کہ علامہ اقبال اپنے سفر نامے میں لکھتے ہیں جب کہ آخری عمر میں ان کی نگاہ کمزور ہو گئی تھی اور مطالعہ کرنا دشوار تھا۔

عمرہ ہوائیں نے مطالعہ کرنا چھوڑ دیا پھر بھی اگر کچھ پڑھتا  
ہوں تو قرآن مجید یا مشنوی مولانا۔۔۔

مولانا کا سب سے بڑا امتیاز یہ ہے کہ مولانا نے اپنی مشنوی کا اصلی مأخذ قرآن و حدیث  
کو قرار دیا اور دوسری تمام چیزوں کو اس کے ویلے کے طور پر استعمال کیا۔ یہی وجہ ہے کہ مولانا  
کے نزدیک مشنوی کا مقصد صرف شاعری اور داستان سرائی نہیں ہے بلکہ قرآن و حدیث کی  
تعالیمات کے ساتھ میں انسان کو اپنے وجود کے عرفان سے آگاہ کرنا اور حقیقی عشق الہی سے  
ہمکنار کرنا تھا۔ مشنوی کے متعلق جامی کا یہ شعر:

مشنوی معنوی مولوی

ہست قرآن در زبان پہلوی

(مولانا روم کی مشنوی معنوی پہلوی زبان میں قرآن ہے۔)

خلق کائنات نے انسان کو اشرف الخلوقات کے خطاب سے نواز کر اے زمین پر اپنا  
نائب اور خلیفہ بنایا ہے کیوں کہ یہ تخلیق کائنات کا محور و مرکز اور عالم رنگ و بو کی آبرو ہے۔ لہذا  
اس کی عزت اور آزادی کا تحفظ لازمی شرط ہے۔ مولانا کی شاعری میں بھی انسان دوستی اور  
انسانیت سے گہرا رشتہ و لگاؤ ہے اور اس کی عزت و احترام اور آزادی کو اصل چیز قرار دیتے ہیں۔

مولانا کا یہ شعر

باز آدمیم چوں عید نو تا قفل زندان بشکنہم

دین چرخ مردم خوار چنگال و دندان بشکنہم

(میں نئی عید کی طرح پھر آگیا تا کہ زندان میں لگے ہوئے قفل کو توڑ ڈالوں  
اور انسانوں کو نگل جانے والے اس آسمان کے دانتوں اور پنجوں کو توڑ کر  
چھینک دوں۔)

اسلام امن و آشی کا نمہب ہے اور اسلام میں جبر کی بڑی اہمیت ہے۔ قرآن صبر کرنے  
والوں کو خوش خبری دیتا ہے اور اسے انبیاء و صلحاء کی صفت بتاتا ہے۔ لیکن آج طاقت ورقوں  
نے جس طرح تمام یمن الاقوایی اور اخلاقی قوانین کو بالائی طاق رکھ کر ساری دنیا میں ظلم و ستم کا

بازار گرم کر رکھا ہے اس کے نتیجے میں بھی کبھی مظلومین صبر و ضبط کا دامن چھوڑ کر جوش میں ہوش کھو بیٹھتے ہیں جس کا خمیازہ بسا اوقات مخصوص لوگوں کو بھلکتا پڑتا ہے۔ ایسے میں مولانا کا ہر شعر وقت کی اہم ضرورت ہے۔

ہر کہ او اندر بلا صابر نہ  
مُقْبِل این در مگ فاخر نہ  
(جو مصیبت پڑنے پر صبر نہیں کرتا وہ اس قابل خر بارگاہ میں مقبول نہیں ہوتا۔)

یا

صبر تھی ست و بر او شکر ست  
صبر سوئے کشف ہر سرہ بہر ست  
(صبر کڑا ہے مگر اس کا پھل بیٹھا ہے، وہ ہر راز کے کھلنے کا رہ بہر ہے۔)  
احسان اور تحمل و برداشتی انسان کی اعلیٰ ترین صفت ہے۔ آج دنیا کو اس کی سخت ضرورت ہے۔ بیشتر عالمی مسائل کا حل اس میں مضر ہے۔ اگر دوسروں کی غلطیوں اور زیادتیوں پر تحمل و برداشتی سے کام لیا جائے اور بد لے کے بجائے احسان کا رد یا اپنا لیا جائے تو یہ انسان کے لئے پائیدار اور دیرپا کامیابی کا ضامن ہوتا ہے۔ مولانا کا یہ شعر اس کی تائید کرتا ہے۔

تع طلم از تع آہن تیز تر

بل زصد لشکر ظفر انگیز تر

(طلم و برداشتی کی تکوار لو ہے کی تکوار سے زیادہ تیز و موڑ ہوتی ہے بلکہ سیکڑوں فتح مند لشکروں سے زیادہ ظفر انگیز ہوتی ہے۔)

انسان کو خدا نے دوسروں کی خدمت کے لئے ہی پیدا کیا ہے۔ جخلوق کی خدمت دراصل خدا کی خدمت ہے۔ نبی کریم نے بھی فضیلت کا معیار اسی صفت کو قرار دیا ہے۔ خیر الناس من یتھع الناس سب سے بہتر انسان وہ ہے جو دوسروں کو فائدہ پہنچائے۔ گویا دوسروں کے کام آنے ایسے انسان انسانیت کی معراج ہے۔

اس سلسلے میں مولانا کے یہ اشعار بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔

عبادت بجز خدمت خلق نیست  
مہ تسبیح و سجادہ و دلق نیست  
(اصل عبادت مخلوق خدا کی خدمت گزاری ہے نہ کہ ہر وقت تسبیح و مناجات  
میں مشغول رہنا۔)

یا

خیر الناس ان یخفع الناس اے پدر  
گرناہ سنگی چہ حریقی بامدر  
(بابا! بہترین انسان وہ ہے جو دوسروں کو فائدہ پہنچائے۔ اگر تم پھر نہیں ہو تو  
ڈھیلوں سے دوستی کیسی۔)

مولانا کی غزلوں میں ان کے فطری عشق اور انسان دوستی کی ایک ایسی آمیزش ہے جس  
نے ان کی غزلوں کو ہر زمانے اور ہر ضمیر کی آواز بنا دیا اور انہوں نے اپنے اشعار کے ذریعہ  
پورے عالم میں بیداری کی ایک شمع روشن کر دی۔ آج انسانی معاشرہ ظلم دنیا انصافی، انسانی قتل  
عام اور دہشت گردی جیسے مسائل سے اکتا کر حقیقی سکون و اطمینان کی طلاش میں ہے۔ ایسے میں  
مولانا روم کے دامنے صلح و آشی اور سکون و اطمینان کا باعث بن سکتے ہیں۔ بس ضرورت  
اس بات کی ہے کہ وہ گرانقدر سرمایہ جو مولانا روم کے خواہیں سے ہمیں ملا ہے اسے دنیا کے  
سامنے لا جیں تاکہ دنیا دا لے نہ صرف اس سے آگاہ ہوں بلکہ زندگی کے مختلف شعبوں میں اسے  
مشعل راہ بنا سیں۔ اگر ایسا ہو جائے تو لوگوں میں ویسی ہی حقیقی تبدیلی آسکتی ہے جیسی مس تبریز  
سے ملاقات کے بعد مولانا کے اندر پیدا ہوئی تھی۔

حوالہ:

- ۱۔ حیات شلی، طبع چہارم، معارف پرنس، عظیم گڑھ، ص ۳۷۶
- ۲۔ مثنوی معنوی اور اس کا اصلاحی مقام و پیغام۔ تاریخ دعوت و عزیمت، طبع اول، مجلس

### تحقیقات و نشریات اسلام، لکھنؤ

- ۳۔ سوانح مولانا روم، معارف پرنس، اعظم گڑھ، طبع ۲۰۰۳ء، ص ۶
- ۴۔ ایضاً، ص ۹
- ۵۔ بدیع خواہی، رسالہ در تحقیق و تدریس، مولانا جلال الدین محمد مشور پہ مولوی، ص ۸۰،  
بحوالہ افکار اقبال پر روی کے اثرات، سید انور حسن زاہدی، راہ اسلام، شمارہ ۲۰۶، دسمبر  
۲۰۰۷ء
- ۶۔ سوانح مولانا روم، معارف پرنس، اعظم گڑھ، طبع ۲۰۰۳ء، ص ۵۲
- ۷۔ ایضاً، ص ۶
- ۸۔ مثنوی معنوی اور اس کا اصلاح مقام و پیغام
- ۹۔ ایضاً
- ۱۰۔ روڈ کوڑ، شیخ محمد اکرم، ص ۳۲۵
- ۱۱۔ افکار اقبال اور روی کے اثرات

☆☆☆

## تمثیلات رویی۔ ایک جائزہ

کسی مفروضہ کی مثال کی مدد سے دلیل لانا اور وضاحت کرنا ایک عام اور راجح طریقہ ہے۔ یہ غور و فکر اور علم کا ثبوت ہے۔ قاری کو مطمئن کرنے میں مثالیں اہم رول ادا کرتی ہیں۔ مگر مثال جہاں رہنمائی کرتی ہے وہیں بھٹکا بھی سکتی ہے۔ مثال سوچ بدل سکتی ہے اور سوچ کے بدلتے سے روئیے بدلتے ہیں۔ مثالوں کو استعمال کرنے میں انتہائی احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ عام قاری مثالوں کا تنقیدی تجزیہ نہیں کرتا۔

آج کے سماج پر تین چیزوں کے غیر معمولی اثرات مرتب ہوتے ہیں: مذہب، سیاست اور تجارت۔ سماج میں رہنے والا کوئی شخص ان میں دلچسپی لے یا نہ لے مگر وہ ان سے متاثر ضرور ہوتا ہے۔ ہمارے انفرادی و سماجی روئیے ان سے شدید طور پر اثر پذیر ہوتے ہیں۔ ان میں سے خاص طور پر ہمارے مذہبی روحانیات ہمارے درلذ و یو کو متعین کرتے ہیں۔ غلط سوچیں غلط رویوں کو جنم دیتی ہیں۔ بہت ضروری ہے کہ ہم اپنے مذہبی خیالات کا وقایہ فتنہ تحلیلی، تنقیدی، تجزیاتی اور تقابلی مطالعہ کرتے رہیں۔

مطالعات اسلامیہ میں مولانا روم کا ایک منفرد اور نمایاں مقام ہے۔ وہ ایک صوفی، حکیم، عالم، مفکر، شاعر، عارف، کی مختلف حیثیتوں سے جانے جاتے ہیں۔ اپنے خیالات کی وضاحت کے لئے وہ تشبیہ و تمثیل کا بہت استعمال کرتے ہیں، جس میں ان کا کوئی ثانی نہیں۔ ان کی مشنوی اور دیگر تصانیف پر بے شمار تحقیقی کام ہوا ہے مگر اب بھی زیاد ضرورت ہے کہ ان کی پیش کی گئی تمثیلات پر تنقیدی کام ہو۔

مولانا روم کی استعمال کی گئیں تمثیلات کہیں کہیں غلط مسئلہ اور غلط نتائج پیش کرتی ہیں جن کی چند مثالیں حسب ذیل ہیں:

مولانا روم، مشنوی میں یہ کہانی بیان کرتے ہیں کہ چار آدمی چار ملکوں کے ایک جگہ جمع تھے۔ کسی نے ان چاروں کو ایک درہم دے دیا۔ ان میں ایک ایرانی تھا، ایک ترک، ایک روی اور ایک عرب۔ وہ چاروں اس کے خرچ کرنے میں جھوٹنے لگے۔ ایرانی نے کہا کہ یہ جھوٹا کسی طرح طے ہواں لئے آؤ اس درم کے انگور خرید لیں۔ عرب نے کہا کہ خدا کی قسم ہرگز نہیں، میں انگور نہ لوں گا، میں تو عنب لوں گا۔ وہ جو ترک تھا، اس نے کہا اے پدمعاش! مجھے عنب نہیں چاہئے، میں تو اوزم لوں گا۔ روی نے تینوں سے مخاطب ہو کر کہا، ان باتوں کو چھوڑو، ہم تو استافیل کھائیں گے۔ چوں کہ ناموں کے معنی سے ناواقف تھے اس لئے آپس میں لڑنے لگے۔ اس کہانی سے مولانا روم یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ ناموں سے گذر جاؤ اور خصوصیت کو دیکھو، وہ تمہیں حقیقت کا راستہ دکھائے گی۔ سماج میں انسانوں کا جو جھوٹا ہے وہ ناموں کی وجہ سے ہے۔ اسکن جب آتا ہے تب انسان ناموں سے گذر کر حقیقت کی طرف جاتا ہے۔ (مشنوی روم، جلد اول)

مولانا نے اس کہانی میں ایک ایسے مسئلہ کا حل بتایا ہے جو ہر جگہ مسئلہ ہی نہیں ہوتا۔ خدا کے سلسلے میں انسانوں کا جو جھوٹا ہے، وہ خدا کے ناموں (اور وجود) کے بارے میں نہیں ہے بلکہ خدا کی طاقت و اختیارات (علم غیب، حاضر و ناظر ہونا، بخشش کرنا، مصیبت روکنا، خوشحالی لانا، روزی دینا وغیرہ) کے بارے میں ہے اور وہ یہ ہے کہ اس نے یہ چیزیں اپنے مخصوص بندوں کو دی ہیں یا نہیں۔ خدا دنیا میں ظاہر ہوتا ہے یا نہیں اور خدا کی عبادت کا کیا طریقہ ہو۔

انسان کیسے صوفی بنتا ہے اور کیسے اسے خدا کی معرفت حاصل ہوتی ہے۔ عارف روی یہ بتانے کے لئے حضرت مولیٰ علیہ السلام اور چرواہے کی یہ کہانی بیان کرتے ہیں:

ایک بار مولیٰ نے ایک چرواہے کو خدا سے یہ دعا کرتے ہوئے سنایا: اے خدا مجھے بتا کہ تو کہاں ہے تاکہ میں تیرا خادم بن سکوں، تیرے جوئے سی سکوں، تیرے پیر ماش کر سکوں، تیرے کپڑے دھو سکوں، تیرا بستر تیار کر سکوں اور تیری جو میں نکال سکوں..... مولیٰ نے اس کی

ذمت کی اور اسے کافر کہا کہ وہ اپنے خالق سے ایسے بات کرتا ہے۔ موئی نے کہا: جوتے اور موزے تیرے لئے ہوتے ہیں وہ خدا کے لئے کیسے ہو سکتے ہیں؟ اس طرح بات کہنا انسان کی روح اور اس کے اعمال کو خراب کر دیتا ہے۔

چردا ہے نے جواب دیا: اے موئی تو نے میرا منہ بند کر دیا اور مجھے پچھتاوے میں جلا دیا اور یہ کہہ کر وہ ریگستان چلا گیا۔ تب خدا نے موئی پر وحی کی اور ان کو اس عمل پر ملامت کی اور کہا: اے موئی تم نے میری خلوق کو مجھ سے الگ کر دیا۔ تم انہیں مجھ سے جوڑنے آئے ہو پا الگ کرنے۔ ہر شخص اظہار کا اپنا طریقہ رکھتا ہے۔ اس کے لئے یہ تعریف تھی مگر تمہارے لئے گستاخی۔ مجھے اندر وہی حالت (نیت) سے مطلب ہے زبان اور باتوں سے نہیں۔ اصل شے دل ہے با تم تو اضافی ہیں۔

تب موئی نے چردا ہے کو تلاش کیا اور اس سے کہا کہ خدا اب مجھے اجازت دیتا ہے کہ جیسے چاہے دعا کرے۔ اس بات پر چردا ہا خوش ہوا اور کہا۔ اے موئی میں اس جگہ سے گذر چکا ہوں اور اب میں اپنے خون دل میں غسل کرتا ہوں۔ تم نے مجھے جگا دیا اب میری حالت بیان سے باہر ہے جو میں بیان کروں وہ میری حالت نہیں ہے۔ (مشوی روم، جلد اول)

ایک بات یہ ہے کہ کہانیوں سے دلیل لانا غلط طریقہ ہے۔ دوسرے قرآن کے مطابق نبی کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے۔ کیوں کہ نبی مذہبی معاملات میں وہی بات کہتا ہے جو مرضی خدا ہو۔ تیری اہم بات یہ ہے کہ مذہب کے معاملے میں کیا صحیح ہے اور کیا غلط، اس کا فیصلہ انسان کی نیت یا اخلاق یا عشق نہیں کرتا بلکہ خود مذہب (خدا) کرتا ہے۔

خدا جس کام کو صحیح یا جائز کہے گا وہ صحیح ہو گا اور جسے غلط یا ناجائز کہے گا وہ غلط۔ صحیح کام کرنے کے دو طریقے ہیں۔ صحیح کام کو اچھی نیت و اخلاق کے ساتھ کرنا اور صحیح کام کو بروی نیت یا عدم اخلاق کے ساتھ کرنا۔ یہ دوسرا طریقہ اس کام کو غلط کر دیتا ہے اور پھر وہ کام خدا کی نگاہ میں بے قدر ہو جاتا ہے۔ اس طرح غلط کام غلط ہی رہتا ہے خواہ اچھی نیت سے کیا جائے یا بروی نیت

۔

مذکورہ بالا کہانی میں نیت یا اخلاق یا عشق کو معیار بتایا جا رہا ہے جب کہ نیت یا اخلاق کا

مرحلہ خدا کے بتائے ہوئے طریقے کے بعد آتا ہے۔ مثلاً خدا بتائے گا کہ مجر کی نماز دور کعت پڑھی جائے یا چار، نہ کہ نیت۔ کوئی یہ نہیں کہہ سکتا کہ خدا کے لئے میرا عشق زیادہ ہے۔ میرے اندر اخلاص ہے اور میری نیت صاف ہے اس لئے میں مجر کی فرض نماز چار رکعت پڑھوں گا۔ دراصل مجر کی فرض رکعتیں دو ہی پڑھی جائیں گی، مگر خدا کے پاس ان کی قبولیت کا دار و مدار اچھی نیت و اخلاص پر ہی ہوگا۔ اس لیے مولا ناروم کی یہ بات درست نہیں کہ

مذهب عشق از ہمہ دین ہا جد است

مولانا روی لکھتے ہیں کہ چینیوں کو اپنی نقاشی پر گھمنڈ تھا اور رو میوں کو اپنے کمال کا فڑھ، سلطان نے حکم دیا کہ میں تم دونوں کا امتحان کروں گا۔ چینیوں نے کہا کہ بہت بہتر، ہم اپنی جان لڑادیں گے۔ رو میوں نے بھی عرض کیا کہ ہم بھی اپنا کمال دکھائیں گے۔ لہذا اہل چین و اہل روم میں مقابلہ ٹھہر گیا۔ چینیوں نے رو میوں سے کہا کہ اچھا ایک مکان ہمارے حوالے کرو اور ایک تم لو۔ دو مکان آئنے سامنے تھے، ان میں سے ایک چینیوں کو ملا اور دوسرا رو میوں کو۔ چینیوں نے پینکڑوں قسم کے رنگوں کی فرمائش کی۔ بادشاہ نے مخزن کا دروازہ کھول دیا۔ ہر صبح چینیوں کو وہاں سے رنگوں کا راتب ملنے لگا۔ رو میوں نے کہا کہ ہم نہ کوئی نقش بنائیں گے اور نہ رنگ لگائیں گے بلکہ اپنا کمال اس طرح دکھائیں گے کہ زنگ باتی نہ رہے۔ چنانچہ انہوں نے دروازہ بند کر کے میقل کرنی شروع کی اور آسمان کی طرح بالکل سادہ اور شفاف گھوٹا کر ڈالا اور اوہر چینی اپنے کمال و ہنرمندی سے فارغ ہو کر خوشی کے شادیاں بجا نے لگے۔ بادشاہ نے آکر چینیوں کا کام دیکھا اور ان کے عجائبات نقش و نگار کو دیکھ کر دنگ رہ گیا۔ اس کے بعد رو میوں کی طرف آیا انہوں نے اپنے کام پر سے پردہ اٹھایا۔ چینیوں کی تصاویر و تمثیل کا عکس ان گھوٹا دی ہوئی دیواروں پر پڑا جو کچھ چینیوں نے نقاشی کی تھی وہ اس گھوٹا دی ہوئی دیوار پر اس قدر خوبصورت معلوم ہوئی کہ آنکھوں کو حلقة چشم سے باہر کھینچ لیتی تھی۔

اس تمثیل کو بیان کرنے کے بعد مولا ناروم فرماتے ہیں کہ رو میوں کی مثال ان باخدا صوفیوں کی ہے جو نہ کتب دین پڑھے ہوتے ہیں، نہ فضیلت علم و ہنر رکھتے ہیں لیکن انہوں نے طبع، حرص، بخل اور کہنے وغیرہ کے زنگ سے اپنے سینوں کو مانجھ کر ایسی صیقل کر لی ہے کہ ان

کے دل صاف و شفاف آئینہ ہو گئے ہیں، جس میں اذلی حسن کا جو صورت سے پاک ہے نقش اتر آتا ہے۔ (مشنوی)

حضور نے فرمایا: «علم عمل کے بغیر و بال ہے اور عمل بغیر علم کے خلاں۔ یہ تقسیم کہ علم و عمل الگ الگ ہیں اور عمل افضل ہے علم مکتر، اپنے آپ میں صحیح نہیں ہے۔ علم حاصل کرنا خود ایک عمل ہے بلکہ افضل عمل ہے۔ دوسری بات یہ کہ انسان بنا علم کے سمجھ ہی نہیں سکتا کہ طبع کیا ہے، حرص کیا ہے، غرور، بخل اور کینہ کیا ہے وغیرہ۔

حضور نے جب یہ فرمایا کہ غرور کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہو گا۔ تو ایک صاحب نے پوچھا کہ ہمیں پسند ہے کہ ہم اچھے لگیں کیا یہ غرور ہے؟ آپ نے فرمایا نہیں۔ غرور یہ ہے کہ دوسروں کو تھیرنا سمجھو۔ اب اگر کوئی اس فرق کا علم نہیں رکھتا تو عمل میں یقینی طور پر گمراہ ہو گا۔ علم ہی ہمیں بتاتا ہے کہ دکھاوے اور دوسروں کو تھیر سمجھنے کے لئے اچھے کپڑے پہننا اور خود کو فقیر دکھانے کے لئے پیوند لگے کپڑے پہننا، دونوں یکساں درجے کے عیب اور گناہ ہیں۔

سترات کے بقول جو شخص جانتا ہے اور عمل نہیں کرتا وہ اس شخص سے بہتر ہے جو نہیں جانتا اور اچھا عمل کرتا ہے۔ کیوں کہ پہلا شخص نصیحت کر سکتا ہے۔ امید ہے مستقبل میں سدھر جائے گا لیکن دوسرا شخص جس طرح انجانے میں اچھا عمل کر رہا ہے، برآ بھی کر سکتا ہے اور وہ کسی کی اصلاح بھی نہیں کر سکتا۔

اوپر کی مثال میں دوسرے کے عمل پر دعوے داری کی جا رہی ہے۔ اگر چیزیں اپنے مکان پر پرده ڈال دیں تو رو میوں کی مخت لاحاصل ہو جائے گی۔ دوسری بات یہ ہے کہ گمراہی سے بچا ہی نہیں جا سکتا علم دین جانے بغیر۔ نیز یہ کہ دنیا دی زندگی ہر شخص کے لئے امتحان ہے جب تک سانس باقی ہے کوئی یہ نہیں کہہ سکتا کہ میں نیک ہو چکا۔ کیوں کہ جیسے ہی اس نے ایسا کہا، وہ برائی کی طرف ہل پڑا۔ زندگی میں امکان ہے کہ کسی بھی لمحے کوئی برآ شخص نیک بن جائے اور نیک شخص برآ۔ اس لئے یہ ماننا کہ پہلے ہم مکمل نیک ہوں، پھر نیکی کی تلقین کریں، اپنے آپ میں غلط تصور ہے۔

ای طرح بہت سی مثالوں میں مال و دولت کو برآ کہا جا رہا ہے جب کہ قرآن و حدیث

میں اسے اللہ کا فضل کہا گیا ہے۔ دراصل مادیت اور مادی خوشحالی میں فرق کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اسلام مادیت کا مخالف ہے مگر مادی خوشحالی کو پسند کرتا ہے۔

مشنوی کی بہت سی مثالوں میں مکمل تبدیلی کی بات کمی جاری ہے۔ (جیسے آپ نے لکھا ایک لڑکی اسلام لائی مگر موذن کی خراب آواز میں اذان سن کر پدل گئی اور پھر گئی اسلام سے۔ جس سے آپ نے یہ نتیجہ نکالا کہ بے طریقے ہے اسلام کی کسی بات کو پیش کرنا بے اثرات رکھتا ہے)۔ درحقیقت تبدیلی اختیاری عمل میں ہوتی ہے غیر اختیاری عمل میں نہیں ہوتی۔ حسن عمل کی کوشش اختیاری عمل میں تو ہو سکتی ہے مگر غیر اختیاری عمل میں نہیں۔ دوسرے اس لڑکی کا تبدیلی مذہب غور و فکر کا نتیجہ نہیں تھا بلکہ ایک وقت فیصلہ تھا، جس پر وہ خود قائم نہ رہ سکی، جس کی ذمے دار وہ خود ہے۔ کیوں کہ اگر وہ غور کرتی تو جان لیتی کہ اسلام کا قبول کرنا اپنے خالق کی وجہ سے ہوتا ہے نہ کہ مسلمانوں کی وجہ سے۔

غرض کہ اس طرح کی بہت نساری مثالیں ہیں جن پر بات کی جاسکتی ہے۔ دراصل کسی پر تقدیم کرنے کا مقصد یہ نہیں ہوتا کہ اس کی عزت نہیں کی جاری۔ ہمارے نزدیک عقیدت رکھنے کا مطلب اندھی تقليد کرنا نہیں ہے بلکہ صحیح کام میں پیدا کرنا اور غلط کام سے بچنا ہے۔ قرآن کے نقطہ نظر سے غیر شرود طاعت اطاعت تو صرف خدا کی ہو گی بقیہ جس کی بھی اطاعت ہو گی شرود ہی ہو گی۔ انسان کے لئے خدا نے ایک واحد ماذل بھیجا ہے جو عملی نمونہ ہے اور وہ ہیں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم۔ بقیہ بھی انسان خواہ رشتہ دار ہو، دوست ہو، دشمن ہو، اپنی ہو سب تھپر ہو سکتے ہیں کسی سے کم یا زیادہ سیکھا جاسکتا ہے مگر ماذل نہیں ہو سکتے۔ خرابی اس لیے پیدا ہوئی ہے کہ لوگ بہت سارے ماذل بناتے ہیں۔ جب عمل کرنے کا وقت آتا ہے تو انہیں تضاد نظر آتا ہے۔ لہذا پریشان ہو کر ان کو زبانی طور پر ماذل تو مانتے ہیں مگر عمل میں نمونہ نہیں بناتے۔

حوالہ:

۱۔ مشنوی مولانا ناردم

۲- ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم، تشبیہات رومنی، لاہور  
 ۳- مرزا نظام شاہ، حکایات رومنی، دہلی

A. Reza Arasteh, Rumi : The Persian the Sufi, ۴-

London



## توقیت مولانا روم

نام جلال الدین محمد، لقب خداوندگار (والد کا عطا کردہ)۔ مولوی معنوی، مولائے روم، مولاناۓ روم، مولاناۓ من، عارف روی (امت کا عطا کردہ)، پیر روی (اقبال کا دیا ہوا) نسبت روی کے القاب سے بھی معروف۔

والد بہاء الدین ولد ملقب پہ سلطان العلماء  
۶ ربیع الاول ۶۰۳ مطابق ۳ ستمبر ۱۲۰ کو بیخ میں پیدا ہوئے  
سید بر بان الدین محقق ترمذی اتالیق مقرر ہوئے۔

۱۲۱۲/۶۱۱، چھ سال کی عمر میں والد کے ہمراہ بیخ سے ہجرت کر کے نیشا پور پہنچے۔  
یہاں شیخ فرید الدین عطار سے ملاقات ہوئی۔

اس موقع پر عطار نے مولانا کے والد سے ان کے بارے میں روشن مستقبل کی پیش گوئی اور اپنی کتاب اسرار نامہ عطا فرمائی۔ یہ نسخہ مولانا روم کے پاس آخر عمر تک رہا۔

۱۲۱۳/۶۱۱، درود بغداد اور شیخ شہاب الدین سہروردی کی خدمت میں باریابی۔

۱۲۱۴/۶۱۲ یا ۱۲۱۵/۶۱۳، سعادت حج مع والد مولانا بہاء الدین ولد

۱۲۱۴/۶۱۴، درود ملاطیہ

۱۲۱۶/۶۱۵، درود آقشیر نزد آذربائیجان (والی آذربائیجان ملک فخر الدین اور ان کی زوجہ عصمت خاتون نے مولانا کے والد کے لیے آقشیر میں ایک مدرسہ بنوایا تھا جس میں وہ چار سال درس دیتے رہے۔

۱۲۱۸/۶۱۶ (غالباً) یا ۱۲۲۲/۶۱۷، درود لارنده از تو ایقونیہ، یہاں امیر موسی نائب

علاء الدین نے آپ کے والد کے لیے مدرسہ بنوایا تھا۔

۱۲۲۶ یا ۱۲۲۵ء / ۶۲۲، نکاح لارنڈہ میں ایک امیر ناجی شرف الدین سرفندی کی

دختر گوہر خاتون کے ساتھ

۱۲۲۶ / ۶۲۲، بڑے بیٹے سلطان ولد کی ولادت

۱۲۲۷ / ۶۲۲، دوسرے بیٹے علاء الدین کی ولادت

غالباً ورود قونیہ سے قبل گوہر خاتون کا انتقال ہو گیا اور مولانا نے قونیہ میں کرا خاتون سے دوسرا نکاح کیا۔ ان کے بطن سے ایک بیٹا امیر عالم اور ایک بیٹی ملکہ خاتون تولد ہوئیں۔

۱۲۲۸ / ۶۲۲، ورود قونیہ، سلطان علاء الدین نے گرم جوشی سے استقبال کیا، مولانا کے

والد نے یہاں مدرسہ التوانیاں میں قیام کیا۔ بعد میں جب مدرسہ خدمت گار بن گیا تو آپ وہاں تعلیم دینے لگے۔

۱۲۲۸ ربیع الثانی بروز جمعہ / ۶۲۸ فروری ۱۲۳۱، مولانا کے والد سلطان العلماء بہاء

الدین ولد کا انتقال

۱۲۳۱ / ۶۲۸، مولانا اپنے والد کے جانشین مقرر ہوئے، مدرسہ خدمت گار میں استاد

نیز مشق فتویٰ نویسی پر مامور

۱۲۳۲ / ۶۲۹، سید بربان الدین محقق کی قونیہ آمد اور ان سے مولانا کی بیت

۱۲۳۳ / ۶۳۰، حلب روانگی اور کمال الدین عدم کی خدمت میں تحصیل علم

۱۲۳۳ / ۶۳۱، حلب سے دمشق روانگی، دوران سفر ولایت سس میں ایک خارجی قیام، یہاں چالیس راہب آپ کے ہاتھ پر اسلام لائے۔

۱۲۳۴ / ۶۳۲ یا ۱۲۳۵، دشمنی میں قیام، شیخ حجی الدین ابن

عربی، صدر الدین قونیہ اور حمد الدین کرمانی، اور محدث ابن حموی سے صحبت

۱۲۳۵ یا ۱۲۳۶ / ۶۳۵، قونیہ واپسی

۱۲۳۰ / ۶۳۷، قیصریہ کا سفر (محقق ترمذی کی وفات پر)

۱۲۳۱ / ۶۳۸ یا ۱۲۳۵، قونیہ میں مدرسہ خدمت گار میں تدریس اور فتویٰ نویسی،

تحصیل علم کے لیے سفر و غیرہ

۲۶ جمادی الثانی ۱۴۲۲/۲۹ دسمبر ۱۴۲۲، شمس تبریزی کی قونیہ آمد اور مولانا سے

### ملاقات

شیخ شنبہ کیم شوال ۱۴۲۲/۲۲ فروری ۱۴۲۲، شمس تبریزی کی پہلی روپوشی  
۱۴۲۲/۲۲، شمس تبریزی کی دوبارہ قونیہ آمد اور کیمیا خاتون سے نکاح  
۱۰ شعبان ۱۴۲۵/۱۰ دسمبر ۱۴۲۲، شمس تبریزی کی دوسری اور مستقل روپوشی  
۱۴۲۵/۷، شمس تبریزی کی عاش میں دمشق کا پہلا سفر  
۱۴۲۷/۲۷، شمس تبریزی کی عاش میں دمشق کا دوسرا سفر  
۱۴۲۷/۲۷، صلاح الدین زرکوب (فریدوں بن باغستان) سے تعلق  
۱۴۲۸/۱۴۵۰ یا پہ راویت دیگر ۱۴۲۵/۲۰ سے قبل، صلاح الدین زرکوب کی بیٹی  
فاطمہ سے سلطان ولد کا نکاح۔ مولانا کو اس نکاح سے بغاوت خوشی ہوئی  
۱۴۲۷/۱۴۵۹، صلاح الدین زرکوب کی وفات  
۱۴۲۷/۲۶۲-۱۴۵۹، شیخ حامم الدین کی تربیت  
۱۴۲۷/۱۴۵۹، شیخ حامم کی درخواست پر مشنوی کی تالیف کا آغاز  
۱۴۲۷/۲۶۰-۱۴۵۹/۲۶۰، دفتر اول کی تالیف  
۱۴۲۷/۲۶۲، شیخ حامم الدین کو خلافت  
۱۴۲۷/۲۶۲-۱۴۲۸، مشنوی کے دفتر دوم تا ششم کی تالیف  
۱۴۲۷/۲۶۳، علالت، اکمل الدین اور غفتر کا علاج  
۱۴۲۷/۲۷۳، بروز ہفتہ ۷ دسمبر ۱۴۲۷ بوقت مغرب وفات  
۱۴۲۷/۱۸ دسمبر کو تدفین

اس توقیت میں حسب ذیل کتابوں پر اعتماد کیا گیا ہے۔

۱۔ علامہ شبلی نعمانی: سوانح مولانا روم، مشمولہ مولانا جلال الدین روئی: حیات و افہار

مرتبہ محمد اکرم چختائی، سنگ پیلی یونیورسٹی، لاہور، ۲۰۰۳

۲۔ قاضی تکذیب حسین: صاحب المنشوی، مشمولہ مولانا جلال الدین رومی، حیات و افکار، مجموعہ بالا۔

۳۔ مولانا عبدالسلام خاں: افکار رومی، مکتبہ جامعہ، نئی دہلی ۱۹۸۱

۴۔ علامہ جاوید: فتحات الانس، تحقیق محمود عابدی، تهران ۱۹۹۰



## کتابیات

### فارسی

- 1 اقتباس مشنوی - مرتبہ محمد حسین خاں، جالندھر، مرتب، 1935، ص 136
- 2 پاگنگ نامی: داستانهای مشنوی مولوی - مرتبہ محمد علی جمالزاده - تهران، انتشارات راد، 1966، ص 394
- 3 پیر خنگی و چند حکایات - مرتبہ صادق گوهری، تهران - مؤسسه انتشارات امیرکیر، 1985، ص 59
- 4 جواہر آلا ٹارنی ترجمہ مشنوی مولانا رودی - ترجمہ عبدالعزیز جواہر - تهران، دانشگاه تهران، 1958، جلد اول
- 5 داستانهای مشنوی - مرتبہ علی اکبر بصیری، شیراز - کتاب فروشی محمدی، 1965، ص 194
- 6 سرنی: نقد و شرح تحلیلی و تطبیقی مشنوی - مرتبہ عبدالحسین زرکوب - تهران، انتشارات علمی، 1985، 2 جلد
- 7 شرح مشنوی معنوی از داعی شیرازی مرتبہ محمد نذیر رانجھا - اسلام آباد، مرکز تحقیقات فارسی - ایران و پاکستان، 1984، 2 جلد
- غزلیات شور انگلیز مشس تبریزی، مرتبہ فریدون کار، تهران، کتاب فروش، 1965، ص 444
- کتاب مرقوم مشنوی مولانا روم شرح از محمد عبدالرحمن رانج - دوبلی، هندوستان پرنگ

## دوس، ۱۹۲۵، جلد اول، حصہ اول

-2-

10 گلیات دیوان شمس تبریزی - مرتبہ بادار جو یباری - تهران، خیابان انقلاب، ۸۰۰، ص ۱۹۸۹

11 گلیات شمس تبریزی - تهران، انتشارات چگاه خیابان جمهوری کوچه حمام دزی، ۱۴۳۶، ص ۱۹۸۵

12 گلیات شمس یا دیوان کبیر - مرتبہ بدیع الزماں فروز انفر - تهران، دانشگاه تهران، ۱۰ جلد، ۱۹۶۷

13 گلیات مثنوی معنوی - تهران، انتشارات چگاه جمهوری کوچه حمام دزی، ۱۹۸۵، ص ۱۲۵۴

14 گزیده غزلیات شمس تبریز - مرتبہ احمد زنجیر - تهران، مؤسسه انتشارات امیر کبیر، ۱۳۷، ص ۱۹۹۱

15 مثنوی مولانا جلال الدین روی - مرتبہ غلام بیزدانی - میونخ، مطبعة برکمان، ۱۹۳۳، ص ۴۸۷

16 مثنوی مولوی معنوی - لکھنؤ، مشی نول کشور، ۱۸۶۶، ۶، جلد

17 المثنوی للمولوی المعوی - بمبئی، مطبع حیدری، ۱۸۸۲، ص ۶۳۱

18 مثنوی مولوی معنوی - کانپور رعد پر لیں و محمود المطان، ۱۳۱۷ھ، ۵، جلد

19 مثنوی مولوی معنوی - لکھنؤ، مشی نول کشور، ۱۹۵۳، ۴، جلد

20 مرآۃ المشوی - مرتبہ تکمذ حسین - حیدرآباد، عظیم اشیم پر لیں، ۱۱۰۱، ۱۹۳۳، ص ۱۱۰۱

-3-

21 مکتب شمس ملکی - مرتبہ انجوی شیرازی - تهران، کتابخانه ابن سینا، ۱۹۵۸، ۴۸۹، ص اردو

22 باغ ارم - ترجمہ شاہ مستعوان - بمبئی، مطبع حیدر، ۱۸۵۴، ص ۲۳۶

|    |                                                                                                        |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 23 | حکایات روی - ترجمہ نظام شاہ مبیب - دہلی، انجمن ترقی اردو ہند، 1939، ص 148                              |
| 24 | زریں حکایات مشنوی مولوی مخزی - مرتبہ عصمت اللہ بیگ - حیدر آباد کن، مطبوعہ محمد آفریں پرنس، 1940، ص 216 |
| 25 | شجرہ معرفت، منظوم ترجمہ مشنوی مولانا جلال الدین روی از غلام حیدر - ب۔ن، ص 614، 1880                    |
| 26 | ظہور راز - ترجمہ خر الدین - بنگلور، اختر پرنس، 1951، ص 552                                             |
| 27 | کلید در گنجینہ مخطوط یعنی ترجمہ مشنوی مولانا روم از بذھے شاہ خاکی - لاہور، مطبع خادم پنجاب، 1957، ص 96 |
| 28 | ملفوظات روی فیہ ما فیہ ترجمہ عبدالرشید تمیم - لاہور، ادارہ ثقافت اسلامیہ، 1987، ص 364                  |
|    | اگر بڑی                                                                                                |

■ The Essential of Rumi. Translated by Coleman Barks,

London, Penguin Books, 1999. 330 P

30 Fiha-ma-Fiha : table talk of Maulana Rumi. translated by Bankey Behari, Edited, Chaganjal Lala, Delhi, B ■ Publishers, 1998. 252 P

-4-

30 Immortal Sufi triumvirate: Sanai, Attar, Rumi, translated by Bankey Behari, Delhi, B ■ Publisher, 1998. 105 P

31 Masnavi-i- ma'nvi. The Spiritual Couplets of Maulana Jalaluddin Muhammad Rumi, translated and abridged by E H Whinfield, London, Octagon Press, n. d., 330 P

- 32 The Mathnawi of Jalaluddin Rumi, edited and translated from the oldest manuscripts by Reynold A Nicholson, London, Luzac, 1996.
- 33 Maulana Rumi's Masnavi : Verses 1- 4563, translated by M G Gupta, Agra, ■ G Publications, 1970. 428 P
- 34 Maulvi Flute : Select Articles ■ Maulana Rumi, edited by S H Qasmi, Delhi, New Age International, 1997, 236 P
- 35 More Tales from the Masnavi, edited by A J Arberry, London, Allen ■ Unwin, 1963, 252 P
- 36 Poet and Mystic: 1207-1273, translated by Reynold A Nicholson, London, George Allen & Unwin, 1950, 190 P
- 37 Rending the Veil: literal and poetic translations of Rumi by Shahram T Shiva. Prescatt, Hohm Press, 1995, 257P
- 38 The Soul of Rumi : A New Collection of Ecstatic Poems. Translated by Coleman Bark, New York, Harper-San Francisco, 2001.
- 39 Tales from the Masnavi Jalal-al-Din Rumi, translated by Coleman Bark, New York, Harper-San Francisco, 2001 423 p

شعبہ اسلامک اسٹڈیز، جامعہ طیہہ اسلامیہ، 1994، 314 ص "تحقیقی مقالہ"  
41 پہ سالار، فریدون بن احمد: زندگی نامہ، مولانا جلال الدین روی، تہران، اقبال،  
415، 1947 ص

42 ہمای، جلال الدین: تفسیر مشتوی مولوی: داستان قلعہ ذات الصور یا ذر ہوش ربا -  
تہران، انتشارات آگاہ، 1976، 254 ص

## اردو

43 بدیع الزماں: احادیث مشتوی: ان مواد پر مشتمل ہے جہاں مولانا نے مشتوی معنوی میں  
احادیث سے استفادہ کیا ہے - لاہور، پیغمبر میڈیا، 1975، 333 ص

44 تلمذ حسین: صاحب المشتوی: اسلام کے مشہور صوفی شاعر مولانا جلال الدین روی کی  
محققانہ سوانح عمری - مظہم گذھ، معارف پریس، 1967، 520 ص

45 خلیفہ عبدالحکیم: تشبیہات روی - لاہور، ادارہ ترقافت اسلامیہ، 1977، 1977، 45 ص

46 عبدالسلام خاں، محمد: افکار روی، نئی دہلی، مکتبہ جامعہ، 1981، 348 ص

## ۶

47 فہیدہ عبادت: مولانا جلال الدین روی: حالات، خیالات اور نظریات، لاہور، ادارہ  
ادب ترقید، 1986، 64، 64 ص

## انگریزی

48 Abdul Hakim: The Metaphysics of Rumi: a Critical and  
Historical Sketch, Lahore, Institute of Islamic Culture,  
1999, 170 P

49 Afzal Iqbal: The Life and Work of Jalal-al-Din Rumi,  
Karachi, Oxford University Press, 1991, 330 P

50 Reza, Arastch A, **Rumi the Persian, the Sufi**, London, Routlege, 1974, 194 P

51 Chittick, William C. **Sufi Doctrine of Rumi: an Introduction**. Offset Press, 1974, 266 P

52 Chittick, William C, **Sufi Path of Love: the Spiritual Teachings of Rumi**. Albany, Stali University Press, 1983, 443 P

53 Friedlander, Shems, **The Whirling Dervishes: Being an Account of the Sufi...Rumi**, New York, State University Press 1992, 160 P

54 Lewis, Franklin D, **Rumi : the Life Teaching and Poetry of Jalal - al- Din, Rumi**, Oxford, One World Publications, 2000, 328 P

55 Nazar Qaiser. **Rumi's Impact on Iqbal's Religious Thought**, Lahore, Iqbal Academy, 1989, 388 P

56 Schimmel, Annemarie, **Triumphal Sun : a Study of Works of Jalaluddin Rumi**, London, East-West Press, 1980, 513 P

57 Reinhertz, Shakina, **Women Called to the Path of Rumi: the Way of Whirling Dervish**. Presscott, Hohm Press, 2001, 212 P

58 Turkmen, Erkan, **The Essence of Rumi's Masnevi: Jalal - al- Din Rumi including his Life and Works**.

Lahore, Jumhuri Publications, 1999, 371P

59 **Poet and Mysticism in Islam: the heritage of Rumi,**  
**edited by Amin, Richard Houannian and**  
**George** Cambridge, Cambridge University, 1994.  
Sabagh, 204 P

☆☆☆

## شرکت

ڈاکٹر محمد ارشد، لکھر، شعبہ اسلامک اسٹڈیز، جامعہ طیہہ اسلامیہ، نئی دہلی  
ڈاکٹر منشی محمد مشاق تھاروی، اسلامک اکادمی، نئی دہلی  
ڈاکٹر خالد خان، لکھر، شعبہ اسلامک اسٹڈیز، جامعہ طیہہ اسلامیہ، نئی دہلی  
خواجہ محمد سعید، شعبہ فلسفہ، جامعہ پنجاب، لاہور، (پاکستان)  
شریف حسین قاسمی، شعبہ فارسی دہلی یونیورسٹی، دہلی  
غطیریف شہزاد ندوی، نائب مدیر، افکاری، نئی دہلی  
شیم طارق، کالم نگار، روزنامہ انقلاب، ممبئی  
ڈاکٹر سید علیم اشرف جاتسی، لکھر، شعبہ اردو، مولانا آزاد پیشش اردو یونیورسٹی، حیدر آباد  
فکیل احمد جیپی، ریسرچ اسکالر، شعبہ اسلامک اسٹڈیز، جامعہ طیہہ اسلامیہ، نئی دہلی  
ڈاکٹر سید شاہد علی، ریڈر، شعبہ اسلامک اسٹڈیز، جامعہ طیہہ اسلامیہ، نئی دہلی  
عاصمہ خاتون، ڈاکٹر حسین لاہوری، جامعہ طیہہ اسلامیہ، نئی دہلی

## رسالہ

# اسلام اور عصر جدید کے خاص شمارے

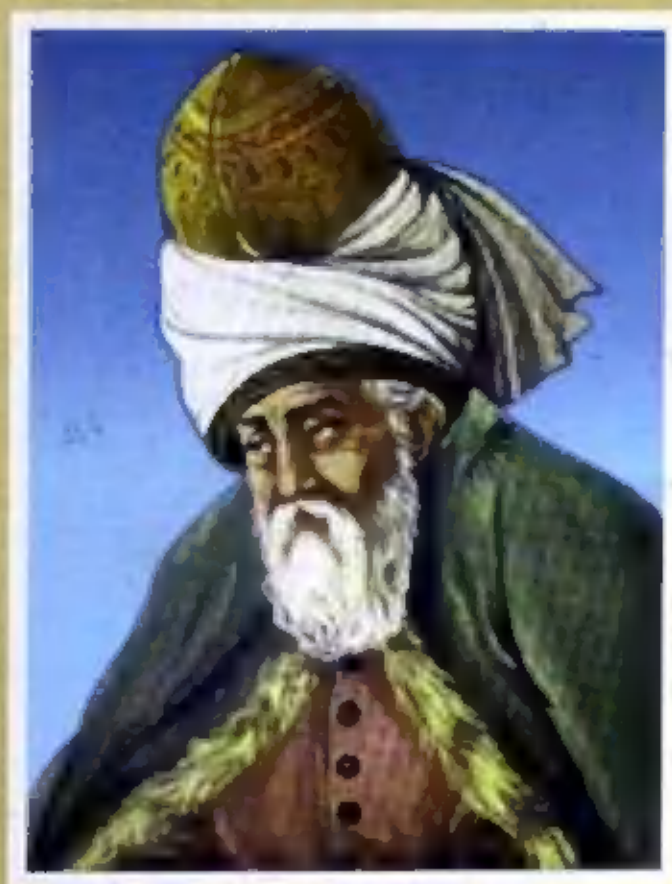
|          |                                   |
|----------|-----------------------------------|
| ۱۰۰ روپے | نذرِ علی محمد خسرو                |
| ۱۰۰ روپے | بیادِ خواجہ غلام السیدین          |
| ۲۰۰ روپے | بیادِ پروفیسر مشیر الحق           |
| ۱۵۰ روپے | افکارِ ذاکر                       |
| ۲۰۰ روپے | مولانا عبیدالله سندھی             |
| ۲۵۰ روپے | ڈاکٹر سید عابد حسین اور نئی روشنی |
| ۱۵۰ روپے | مولانا آزاد کی قرآنی بصیرت        |
| ۲۰۰ روپے | نذرِ رومی                         |

ان کے علاوہ بچھلے عام شمارے بھی ۱۰۰ روپے کی شرح سے دستیاب ہیں۔ اشਾک محدود ہے۔ پانچ شماروں پر ۲۵ نیصد تجارتی کیش بھی دیا جائے گا۔ محسول رجڑ ڈاک خریدار کے ذمے ہو گا۔

## راہیطہ

**ڈاکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک استڈیز**  
جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی۔ ۲۵

مولانا جلال الدین رومی



( ۱۲۰۷-۱۲۷۳ )



**ISLAM AUR ASR-I-JADEED**

Zakir Husain Institute of Islamic Studies

Jamia Millia Islamia Jamia Nagar, New Delhi-110025

Phone: 011-26980258 E-mail: [zhiis@jmi.ernet.in](mailto:zhiis@jmi.ernet.in)